


1 أفكار

443 / كانون أول 2025

تأمل هيئة تحرير المجلة من الكتّاب مراعاة ما يلي:
ترسل المادة المطبوعة ألكترونياً مشفوعة بصورة للهوية الشخصية، أو 	•

لجواز السّفر لغير الأردنيين على عنوان البريد الإلكتروني للمجلة.
أن لا تكون المادة قد نشرت سابقًا.	•
ألا يتجاوز عدد كلمات المادة 2500 كلمة وألا يقل عن 1500 كلمة في 	•

حده الأقصى.
الصور المرسلة للمادة يجب أن تكون عالية الدقة والوضوح على أن لا 	•

تقل عن 1 ميجا بايت.
الاعتذار عن 	• أو  للنشر  المادة  بقبول  المخوّلة  الجهة  التحرير هي  هيئة 

عدم نشرها.
هذا 	• ويشمل  تنشرها  التي  بالمواد  التصرف  في  بحقها  المجلة  تحتفظ 

الحق الطباعةالورقية والنشر الإلكتروني، ولا يجوز إعادة نشر مواد مجلة 
»أفكار« دون إذن مسبق من هيئة  تحرير المجلة.

هيئة التحرير غير ملزمة بإبداء أسباب الاعتذار عن عدم النشر.	•
ورقمه 	• به،  يُعرف  الذي  الشهرة  واسم  الثلاثي،  اسمه  الكاتب  يرسل 

الوطنّي )للكتّاب الأردنيين(، ونبذة عن سيرته الذاتية )للمرة الأولى فقط(.
يرفق مع المواد المترجمة نبذة عن سيرة مؤلّف النص المترجَم، ويُشار إلى 	•

المصدر المترجَم عنه.
يخضع ترتيب المواد المنشورة لاعتبارات موضوعية وفنية.	•
تكون 	• أن  للمجلة  المرسلة  والدراسات  المقالات  في  التوثيق  بخصوص 

الهوامش في الصفحة الأخيرة منها.
 http://www.afkar.jo :الموقع الإلكتروني لمجلة أفكار 

 د. إبراهيم بدران

د. إبراهيم خليل

 أ. أكـرم الـزعبـي

 د. راشــد عـيسى

د. هاشم مناع 

رئيس التحرير 
 أ. سميــحة خريــس

مدير التحرير 
د. مــخلــد بــركــات

سكرتيرة وعضو تحرير
 أ. منال حمدي

هيئة التحرير

لوحتا الغلافين الأمامي والخلفي/ للفنانة رجاء المكحل/ الأردن

الإخراج الفنّي

 حنان الطوس

ية ثقافية  مجلة شهر

تصدر عن وزارة الثقافة

المم�لكة الأردنية الهاشمية

www. :كما يمكن تصفّح المجلة على موقع الوزارة 
  culture.gov.jo

 E.mail: :المراسلات باسم رئيس التحرير  
afkar@culture.gov.jo

  رقم الإيداع لدى دائرة المكتبة الوطنيّة:  
)1090( 2010 / د

  العنوان البريدي: الأردن - عمّن ص.ب: 6140 
الرمز البريدي: 11118



أفكار2

يات المحتو

المواد المنشورة في هذا العدد تعبّ عن آراء كتّابها،

ولا تعبر بالضرورة عن رأي وزراة الثقافة الأردنية.

المكانُ في الثقافة العربيّة/ د. صبري ربيحات

مـفـتـتــــح

تقديم: جمالياتُ المكان وتحوّلاته في الأدب الأردنّي/ سامية العطعوط

بطولةُ المكان العمّني وجماليّاته في رواية )الشهبندر(/ د. أماني داود

"النُّباح الأخير": استعادةُ أسطورة المكان بجماليات الحكاية وتاريخها/ حسين نشوان

المكان: تحوّلاته ودلالاته؛ رواية )رغبات ذاك الخريف( لليلى الأطرش أنموذجًا تحليليًّا/ أ.د. حنان العمايرة

تشظّي الذات واغترابُ الأمكنة: حبيب الزيودي في ديوان )غيم على العالوك( أنموذجًا/ د.  علي المومني 

/ محمد العامري  النصُّ في المكان - المكانُ في النصِّ

سَدياتُ عمان: المدينةُ إذ تبُعث بحكاياتها!/ مفلح العدوان

سطوةُ المكان في استدعاء الشخوص في رواية )يحيى(/ نايف النوايسة

7

12

19

26

32

36

44

49

6

4

14

8

19

48

 جمالياتُ المكان وتحوّلاته في الأدب الأردنّي / إعداد وتقديم:  سامية العطعوط

ملف العدد



3 أفكار

110 إبـــــــــــداع

خواطر في العمل الرّوائي/ د. حكمت النوايسة

بيتك هو مدينتك/ إبراهيم غرايبة 

الغربُ بعيونٍ عربيّة مشرقيّة: نماذجُ من آراء المفكرين العرب/عبدالرحمن الطورة

المرأةُ في الأدب النثري والروائي العربي؛ نماذج مختارة/هدى الفوالجة

)المرجع في اللسانيات(: آفاق نظرية تحليليّة ومرجعيات تطبيقيّة ثريَّــة/د. راشد الزيودي

رواية "كزهر الّلي" توثقّ حياة المرأة الشيشانية/د. محمد السماعنة 

كتاب )الدونجوان( وما لا نعرفه عن رشدي أباظة/د. رجاء أبو شادي

)إيتالو كالفينو(: سحرُ الكلاسيكيات والجمالُ الفاتن/ د. عبد الكريم الفرحي

مستقبلنا الافتراضي ورهاناتُ الوجود؛ تأملاتٌ في كتاب )العهد الآتي(/ د.عباس عبد الحليم

جمالياتُ النص وفتنةُ المعنى: قراءةٌ في رباعية للشاعر يحيى السماوي/ أنور بن حسين

الإبداعُ وإشكالياتُ التأويل: الشعرُ نموذجاً/ د. أحمد شقيرات

وِقفْة مع كتاب )لوحات كركيّة مُضيئة(/ د. نعمات الطرّاونة

لم أرَ مُنشداً يشدو/ حميد سعيد

البترا؛ نشيدُ الذاكرة الحجريةّ/ سمير اليوسف

أمّي كاتبةُ نصوص/ عيد بنات

جدّي العزيز/ مصطفى القرنة

عتبات/ أحمد الصمادي

ساعةُ المطبخ/ قصة: )ڤولفجانج بورشرت(/ ترجمها عن الألمانية: عاطف عريقات

55

57 

62

67

72

77

82

86

92

97

101

 106

111

112

114

115

117

118

120

124

54مقالات ودراسات

83

62

108

126

نوافذ ثقافية: محمد جميعان

مدارات البوح: في الطفولةِ هناك؛ أنأى بنفسي عن العالم!! /حسام الرشيد



أفكار4

* كاتب وباحث؛ وزير الثقافة الأسبق

د. صبري ربيحات* ح
تت
المكانُ في الثقافة العربيّةمف

من الصعــب علينا أن نحدّدَ معنــى ثابتاً وقيمةً 

راســخةً للمكان ودلالاته في العقليّة العربيّة؛ ويعود 

ذلــك لعوامــل متنوعة، وأســباب مختلفــة يأتي في 

مقدمتهــا طبيعة المنطقة الصحراوية التي شــكّلت 

موطنًــا أصليًّا  لأعــداد  كبيرة من القبائــل العربية  

التي اضطرت غالبيتها إلى الهجرة، وإلى ترك موطنها 

الأصــيّ، ومــن جهــةٍ أخــرى يرتبط بعضهــا الآخر 

باتســاع رقعة الأرض التي وقعت تحت نفوذ الدولة 

العربيّة الإســاميّة،  وكذلك دخــول مفهوم الدعوة 

الذي  أعطى للعربي المســلم ســببًا ودافعًا للانعتاق 

من علاقته الأزلية بالمكان لحساب علاقة أخرى أكبر 

مكانــةً وأجــدى ثواباً،  ولا حــدود جغرافية لمجالها  

ولا مواقيــت معينة للترحال فيها.. فيما أصبح يعُرف 

بـ"بلاد الله الواسعة". 

ومع كل ذلك؛ فقد تعرضت علاقة العربي بالمكان 

إلى تحوّلاتٍ جذرية، وأشــكالٍ مــن التغيّات، وذلك 

عبر رحلته الطويلة على هذه الأرض، ففي معتقداته 

الروحيــة توجــد معالم ثابتــة ذات تقديــر روحي 

وقدســية بالغة، وما ســواها فالمكان لا قيمة له إلا 

بالمقدار الذي يحوي تجارب وخبرات الأحبة والأعزاء 

والحنــن إليهم، ولنا شــاهدٌ فيما أنشــده طرفة بن 

العبد؛ الشاعر الجاهلي: 

" لخولةَ أطلالٌ  ببرقة ثهمد

	    تلوحُ كباقي الوشم في ظاهر اليد

وُقوفاً بِها صَحبي عَلََّ مطيّهم

	     يَقــولــونَ لا تهَلِك أسًى وتجلَّدِ".

أو في قول الشاعر: 

"إنَِّ بِالشعبِ الذي دونَ سلعٍ  

." 		 لَقتيلاً دَمُه ما يُطَلُّ

نعم؛ منذ فجر التاريخ وعبر مســرة الإنسان كان 

للمكان المعاني المتنوعة والزاخرة بالدلالات في حياته 

وعقله وتفكــره، وحتى في اســتخداماته المختلفة. 

ففــي الوقت الــذي كان العــربيُّ فيه كائنًــا متنقلاً 

يبحث عن الماء والكلأ الذي يحتاج إليه ليسند بقاءه 

ويســاعده على العبور من موســم إلى موسم، ومن 

حالــة إلى أخرى،  كان  للعــربي ديارٌ يحميها ويحبّها 

ويعــود إليها، وكانت الحِمــى "الأرض" مثل العرض 

في الأهميــة والقيمة والألُفــة  والتعلقّ،  فهو يعتمد 

عليهــا  في البقاء ولا يهجرها إلا إذا  غشــاه  الجدب 

وأصبح غير قادر على دعم وجوده، أو اجتاحته أقوامٌ  



5 أفكار المفتتح

واستولت عليها .

المشــكلة أنَّ هناك عوامل عديــدة منها؛ تداخل 

فكرة الاستقرار وانتشار ألوان حياة التحضر، ودخول 

مفاهيــم الحيازات الفردية للأراضي وتقاســمها مع 

كيانات الدول، قد عملت على ارتباك نظرة الإنسان 

العربي للمكان، فلا أحد يعرف بالضبط المكان الذي 

ينتمي إليه خصوصًا أولئك الذين انتقلوا من المناطق 

البدويةّ والريفيّة إلى المــدن، أو أولئك الذين جاءوا 

مــن أماكن بعيدة وتنقّلوا عــر أماكن متعددة قبل 

استقرارهم الأخير في مكانٍ ما .

وهنا لا بدَّ من الإشارة؛  أنَّ العربيَّ- وبشكلٍ عام- 

ما يــزال من بين أقل شــعوب الدنيــا تفاعلات مع 

الأرض، وقراءة لمحتوى المكان واســتنطاقه ومعرفة 

مــا فيه من كنوز ودلالات، فهو يقيم على ســطحها 

ولا تأثــر يذُكر له على ما بعد ســطحها إلا بأدوات 

ووســائل وتكنولوجيــا وخبرات أجنبيــة،  وحتى في 

مجال الزراعــة؛ وهي المجال الحيــوي للعيش، فما 

تزال شعوبنا لا تقدّرها حقَّ قدرها، وزراعتنا  بعيدة 

عــن التكنولوجيــا والإفــادة منها بالمســتوى الذي 

اختبرته أوروبا والصــن وبقية أجزاء العالم، فقطعوا 

أشواطاً بعيدة في التطوير والتحسين والاكتشاف.

في مواقف كثيرة يدهشني توجّه المئات في جاهات 

الخطوبــة أو في إصــاح ذات البين بــن الناس،  إلى 

صالات  مستأجرة لرجال أعمال، وفي قاعات فندقية 

وغير فندقية،  وفيها نرى ونســمع مخاطبة  الجاهة 

التــي تكــد للجاهة المســتقبلة بعبــارة "قدَِمنا إلى 

مضاربكــم"  في محاولةٍ لخلق إحســاسٍ جمعيٍّ بأنَّ 

المكان الذي نحن فيه مكانكم أو دياركم.. متناســن 

أو متغافلين أنَّهم يمارســون طقوسَ مجتمعٍ قبليٍّ في 

فضــاء حضري لا شيء فيه يشــبه الخطاب الذي ما 

يزال يستخدمه الفرقاء لتنظيم نشاطاتهم وإدارتها.

صحيحٌ أنَّ الفرد والثقافة يلتقيان دائماً عند نقاط 

على فضاءات المكان، وأنَّ هذا المكان يشــكّل وعاءً 

وإطــارًا لخبراتنا المعيشــة، وأنَّنا نحمــل في ذاكرتنا 

ووجداننا التجارب والخبرات ومتعلقاتها بما في ذلك 

المكان والزمان والناس. 

ـه من المؤســف حقًــا؛ أنَّنا نعيــش في زمن  إلا أنّـَ

الســيولة التي تحــاول أن تمحو أي صلة للإنســان 

بالمــكان، مــن ناحية الاكتشــاف والتغنــي وقراءة 

تفاصيله بعناية، وتحويل محتوى ثقافتنا إلى أشكال 

افتراضيــة تغيب فيهــا الخصوصية، ويــذوب فيها 

المعنى لحســاب الســيولة المفرطة التي تجتاح كل 

شيء في هــذا العصر، فيصير الحنــنُ إلى الماضي من 

المهــارب للنفس التواقة، وتغدو الذكرياتُ حالةً من 

اســتعادة رمزيات الأزمنة الجميلة والأمكنة الغنية 

بالتفاصيل، ودهشة الاكتشاف!. 



أفكار6

ملف العددملف العدد

جمالياتُ المكان وتحوّلاته

في الأدب الأردني

سامية العطعوط

د. أماني داود

حسين نشوان

أ.د. حنان العمايرة

د. علي المومني

محمد العامري

مفلح العدوان

نايف النوايسة



7 أفكار  ملف العدد

م:
دي
تق

* قاصة وباحثة أردنية

جمالياتُ المكان وتحوّلاته في الأدب الأردنّي
سامية العطعوط*

منــذ أن بــدأت الحضــاراتُ، لم تجد الإنســانية بــدّاً من الاعــراف بأهميــة الجَمال بل 

وبقدســيّته.! فألهّت الجَمال وأردفته بالحب والعشق، وابتدعت له آلهةً وصوّرتها. فمِن إنانا 

لدى الســومريين وعشــروت لدى الفينيقيين، إلى أفروديت في الحضــارة اليونانية، وفينوس 

لــدى الرومان، ولم تقتــر أدوار هذه الآلهة على الجَمال، بل شــملت أيضاً الحب والحرب 

والخصوبة والموسيقى وغيرها.  

ومَــن منّا مَنْ لا يعشــقُ الجَمال؟! ولكــنْ، ما هو الجَمال كمفردة وهــل هو مصطلح أم 

مفهــوم؟. ما هي أنواعه؟. وهل تطوّر مفهومنا للجَمال عبر التاريخ، أم بقي على حاله؟. وما 

هي جماليات المكان في الأدب الأردني؟. تعبّ مفردة الجَمال" عن "مفهومٍ" أســاسيٍّ وشامل، 

ولكنَّها قد تسُــتخدم كمصطلحٍ في سياقات فلسفية أو علمية محدّدة. فهي تعبّ ببساطةٍ عن 

صفةٍ تبعث فينا السرور والإحســاس بالتناغم، وهي واحدةٌ من المفاهيم الثلاثة التي تنُسب 

إليها أحكام القيم )الجمال، الحقّ، الخير(.



أفكار8

والجَمال كمفهوم يتعلقُّ بالشــعور الذاتي، حيث يختلف 
إدراك الــيء الجميل من شــخصٍ إلى آخر، ويتأثر بالظروف 
والخلفيات الثقافيّة والشخصيّة. ويشمل هذا الشعور الجوانب 
الحسية مثل )الشكل واللون( وجوانب روحية وأخلاقية مثل 
ا كمصطلح، فيمكن أن يشير  )طيبة النفس وجمال الخلق(. أمَّ
إلى علم الجمال )Aesthetics(، وهو فرعٌ أكاديمي من فروع 
الفلســفة يدرس الجمال ومقاييســه ونظرياته، كما يسُتخدم 
في سياقات أخرى لتحديد معايير معينة، مثل "ملكة الجمال" 
التي تنُتخب بنــاءً على مقاييس محــدّدة. وهناك أنواع من 
الجمال، كمثل جمال الأخــاق والجمال المادي ومنه الجمال 
في الطبيعــة أو الفنون المختلفة، وهناك قيمة باطنية للجمال 

تتعلقّ بالجمال غير المادي، كجمال الروح. 
ويأتي هذا الملف في ســياق اهتــام )مجلة أفكار( بقراءة 
الظواهــر الأدبية مــن زواياها الجماليــة والفكرية، وفي هذا 
العدد نتوقـّـف عند جماليات المــكان في الأدب الأردني، وبما 
يتيحــه هذا المحــور من مقاربة تجمع بين الفلســفة والنقد 

والتجربة الإبداعية.
منذ بدايات التفكير الفلسفي ظلّ الجمالُ واحداً من أكثر 

المفاهيم استعصاءً وإغراءً في آن واحد. وقد تغيّ هذا المفهوم 
عــر التاريخ، فمــن جماليــات الأنثى الآلهــة في الحضارات 
القديمة، إلى إشراقٍ للمثــال الأعلى عند أفلاطون، إلى ارتباطه 
بالتناسب والانسجام بين ثلاثة عناصر )النسق، الرسم، اللون( 
بحسب تصوّرات )أرسطو(. في حين رأى )إيمانويل كانط( أنَّه 
ا في  تجربةٌ ذاتيــة تماماً، قائمة على ملكََةِ الحكــم والذوق. أمَّ
الفكر الماركسي، فقد ارتبط الجَمال بالعمل الإنســاني المنتج؛ 
فالفــن ليس ترفاً شــكليّاً، بــل امتداداً لفاعلية الإنســان مع 
الأعمال الفنية والطبيعة والبشر الآخرين، وخصائص النشاط 
الجــالي، الهــادف إلى تغيــر الطبيعة والإنســان والمجتمع 
ويسهم في تغيير العالم، أي أنَّه تعبيٌر عن الصراع الطبقي بقدر 
مــا هو صياغة للحلم. ومن جانب آخر، ولعلَّ اللافت في هذا 
المجال الاهتمام برؤية )غاســتون باشــار(، الذي منح المكان 
بعُــداً جمالياً عميقاً، كحاضنٍ للخيــال والذاكرة، فالبيت مثلاً 
ليس جدراناً وأبواباً فحسب، بل هو كونٌ شعوريٌّ كامل، نلجأ 
إليه بالحنين ونســتدعيه بالصور والأحلام، كما أشار في كتابه 

)جماليات المكان(.
ا في الأدب، يصبح الجَمالُ ممارســةً لغوية وحسّية معاً.  أمَّ

موقع سبيل الحوريات/ وسط عمان



9 أفكار  ملف العدد

ومن أبرز عناصر التشــكيل الجمالي في الأدب يأتي المكان، إذ 
لم يعُــد فضاءً محايداً أو خلفية للأحداث، بل شريكاً في إنتاج 
المعنى. المكان هو الذي يمنح الشــخصيات ملامحها، ويحدّد 
إيقــاع الــرد، وهو الذي يفتــح أمام القارئ منافــذَ التأمل 
والحلــم، وأحياناً قد يتصدر المكان البطولة المطلقة في أعمال 

أدبية.
 في الروايــة العالميــة نجد أمثلة بــارزة: ف)باريس( عند 
بلزاك هي شــخصيةٌ نابضة بقدر ما هي مدينة، بينما تحضر 
ا )بطرســرغ(  )دبلن( عند جيمس جويس بكل تفاصيلها، أمَّ
دوستويفسكي فهي فضاءٌ قلقٌ يعكس صراع الأرواح المعذبة. 
وفي الروايــة العربية، تــرز )القاهرة( عنــد نجيب محفوظ 
بوصفهــا كياناً متحركاً يمزج الواقع بالأســطورة، و)الخرطوم( 
عند الطيب صالح تغدو مسرحاً لتقاطع الثقافات والذكريات، 
و)بيروت( في روايات إليــاس خوري نصٌّ مفتوحٌ على الحرب 

والذاكرة والمنفى.
ــا في الأدب الأردني، فإنَّ المكان يكتســب أبعاداً خاصة  أمَّ
تتراوح بين الجغرافيا والرمز. في شــعر تيســر سبول وقصصه 
نلمــس المكان الممزق بين حلم الوحدة الذي آمن به الكاتب 
وانكســارات الواقع. وتعيد ســميحة خريــس صياغة المكان 
الصحــراوي والقــروي، بما يحملــه من أســاطير وامتدادات 
في دول وأعــال مختلفــة. ويمنح إبراهيم نــر الله المكان 
الفلســطيني والأردني معــاً حضوره الملحمــي، حيث المخيم 
فضاء للمنفى، كذلــك في كتابات مؤنس الرزاز وجمال ناجي 
وزياد قاســم الروائية وغيرهم. حتى في الكتابات الشــعرية 
والقصصية القصيرة، يحضر المكان كوشم دائم، سواء كان بيتاً 
صغيراً، أو مقهى في وســط البلد، أو صحراء تفتح على أسئلة 

الوجود والحرية.
إنَّ جماليــات المكان ليســت في دقةّ وصف الشــوارع أو 
الجبــال أو البيوت، بل في القدرة عــى تحويلها إلى جغرافيا 
ثانيــة متخيلــة، يختلط فيهــا الحــي بالرمــزي، والخاص 
بالجمعــي وتنبض بالحيــاة. وفي هذا الســياق، يقدّم الأدب 
الأردني تنويعاتٍ غنيةً للمــكان، من حضوره المقدس بصفته 
بــؤرة روحية، إلى المكان المديني الذي يعكس تحولات عمّن 

في نصف قرن، إلى المكان الصحراوي الذي يطلّ على اللانهاية، 
إلى المــكان المنفــي في المخيمات حيث الذاكرة الفلســطينية 

تتجدّد عبر النصوص. 
ويــأتي هــذا الملــفُ الــذي يضــمُّ ســبع أوراق لكاتبات 
وكتّــاب أردنيين ليقارب جماليات المــكان من زوايا متعددة: 
مــكان الطفولة والذاكرة، والمــكان في القصة ذات المدلولات 
الأسطورية، والمكان المديني بتحولاته عبر العقود، والمكان في 
الشــعر عبر الزمن، وتأثر الشــخصيات والسرد بتغير الأمكنة. 
ومع تنوع الأصوات والرؤى، يبقى القاســم المشترك أنَّ الأدب 
لا يكتفــي بتمثيل المــكان كموضوع مســتقل ومنفصل عن 
النتاج الأدبي، بل يبتكــر جمالياته الخاصة، فيجعل منه مرآةً 
للــذات ونافــذةً على العــالم في آن واحد، بــل ويمنحه صفة 

الأنسنة والبطولة في أحيان كثيرة.
تضيء الدكتورة "أماني ســليمان داود" في دراستها )بطولة 
المــكان العــاّني وجمالياتــه في رواية "الشــهبندر" لهاشــم 
غرايبة(، ملامــح عمّن بوصفها بطلةً فنيــة وروحية تتجاوز 
كونها فضاءً جغرافيًا إلى أن تصبح كائنًا نابضًا بالحياة، إذ ترى 
الباحثــة أنَّ الرواية قدّمت "عمّن ثلاثينيــات القرن الماضي" 
مدينةً في طور الــولادة، تجمع المتناقضات: البداوة والحضر، 
الدين والانفتاح، الطفولــة والنهوض، وذلك من خلال حبكة 
تبدأ بمقتل الشــهبندر وتمتد إلى حياته السابقة. يمزج غرايبة 
الواقعي بالتخيلي، وينســج فسيفساء لغوية غنية بالأصوات 
واللهجات والمأثورات الشــعبية، فتتحدث الحجارة والمقاهي 
والأشــياء كما يتحدث البشر، لتغدو المدينة ذات روح سردية 

حية.
وتتجلّ "عمّن في الرواية كذاكرة جماعية" تختزن تحولات 
الإنســان والمكان معاً، ولا تغفل الرواية التنوع الســكاني من 
بدو وشــوام وشركس وغجر، وانصهارهم في نســيج حضاري 
واحــد، ولا عن "المنظور الجندري"، إذ تبُرز نســاءً متمردّات 
مثــل "ســلمى" ابنة الشــهبندر، كما تضيء ملامــح العادات 

والتقاليد في رمضان واللباس والاحتفال واللغة اليومية.
وفي دراســته المعنونة "النُّباح الأخير": اســتعادةُ أسطورة 
المكان بجماليات الحكاية وتاريخها. يبين الكاتب والتشكيلي 



أفكار10

حسين نشوان أنَّ الأديب مفلح العدوان مسكونٌ بالمكان، وفي 
جُلِّ مؤلفاتــه كان المكان حاضًرا، بــل كان المكان هو البطلُ 
المطلــقُ، وأنَّ القرية كانت تاريخيّاً، تمثـّـل منبعاً للحكايات، 
وفضاء للأســاطير، ومن المؤكد أنَّ مجموعــة "النباح الأخير"، 
هي واحدةٌ من تجليات الفيض التي كُتبت في سياقات تاريخ 
المكان وجمالياته، وشــكّلت محاولة لفهم تحولاته، ومن هنا 
يأخذنــا العدوان، في جولة للمــكان في الأردن عبر لغة أقرب 
مــا تكون إلى اللغة الطقوســية/ الصوفيــة التي تتماهى مع 
النصوص التــي تتابع تاريخيًّا ضمن مــدى زمني منذ القرن 
الثالث الميلادي إلى مطلع الألفية الثالثة، ومع أنَّها تقع ضمن 
جغرافيــا الأردن، إلا أنَّهــا تنفتــح على بلاد الشــام والمغرب 
والخليج والجزيرة العربية وأوروبا، لتشــكّل شــبكة تاريخية 
لنسج النص الذي يقع بين القص والرواية والتاريخ والأسطورة 

في دوائر الحكي، وهي التي تغني المتن جماليّاً.
تنهــي د. حنــان العمايــرة ورقتها المعدّة حــول )دلالات 
المكان وتحوّلاته في رواية )رغبات ذلك الخريف( للكاتبة ليلي 
الأطرش،( بأنَّ المكان في هذه الرواية يشــكّل عنصراً أساســياً 
في البناء الــردي، حيث تعدّدت دلالاته النفســية والمادية 
والإيدلوجيــة والاجتماعيــة. فالمكان بحســب د. حنان أكثر 
من مجرد موقع جغرافي؛ فهو عنصٌر فاعلٌ يســهم في تشكيل 
الأحــداث وكشــف الشــخصيات وانفعالاتهــا، ويصبح مرآة 
للتاريخ والذاكرة الجمعية، بدءًا من وصف عمّن وأســواقها 
وضواحيهــا، مــرورًا بالمخيّمات كمخيم الحســن، وصولاً إلى 

المدن الغربية مثل أيوا في أمريكا وباريس في فرنسا.
وتســتعرض د. حنان التحوّلات التي طــرأت على الأفراد 
والمجتمــع في النــص الــروائي عــر الزمــن، وكيــف ترتبط 
الشــخصيات بالأمكنة، فالمخيّم يعكس المعاناة الفلســطينية 
وهُويتها، بينما تمثل المستشــفيات في أمريكا التقدّم العلمي، 
في حين تبرز الصالونات النســائية )كوافير( كوســيلة لتمكين 
المرأة واســتقلاليتها، بينما يرمز المطار للتغيّ والهجرة والأمل. 
وأشــارت الباحثــة إلى أنَّ بعــض الأمكنــة في الروايــة كانت 
مزدوجة الدلالة، حيث تعكس التناقض في نظرة كل شخصية 
لهــا، فالمخيم كمــكان يجمع ما بين الشــعور بالأمان لإحدى 

الشخصيات، والشعور بأنَّه سجنٌ كبيٌر لشخصية أخرى. 
وفي الختام، تؤكّد د. حنان، أنَّ المكان شــكّل عنصًرا أساسيًّا 
في هــذه الروايــة بدلالاته النفســية والماديــة والإيدلوجية 
والاجتماعية المتعددة، مما منح النص السردي أبعاداً مختلفة 

لحركة الشخصيات وربطها بسياقها التاريخي والاجتماعي.
في ورقتــه بعنــوان )تشــظيّ الذات واغــراب الأمكنة في 
الشــعر الأردني المعاصر/ حبيب الزيودي في ديوان )غيم على 
العالــوك( أنموذجا( يشــر الدكتور علي المومني إلى الشــاعر 
حبيب الزيودي، كواحد من أبرز الأصوات الشــعرية الأردنية 
التي عبّت بصدق وعمق عن تشــظي الذات واغتراب المكان 
في الشــعر المعــاصر. في ديوانه »غيم عــى العالوك« تتجلّ 
معاناة الشاعر بين الواقع والمتُخيَّل، إذ يتكئ على الألم ليحول 
الغربة النفســية والمكانية إلى طاقة خلاقة تولدّ شعراً مشبعاً 
بالحنين والانتماء. يســتحضر الزيودي المــكان بوصفه ذاكرة 
وهُوية، فتغــدو الأرض جزءاً من كيانه الوجداني، ويعبّ عنها 
بلغــة تتداخل فيهــا الرموز الدينيــة والميثولوجية والعاطفة 
الوطنية. يمتاز شــعره بالإيقاع القوي والموســيقى الداخلية، 
وبالصــور التي تمزج بين الحسّ والمعنــى، مما يعكس التوتر 

بين الانكسار الداخلي والتماسك الظاهري. 
في شــعره، يتحــول الاغتراب إلى وعي وإبــداع، إذ يرى في 
الألم طريقاً للسموّ، وفي التشظي وسيلة لتجديد الذات واللغة 
معاً. لقد جسّد الزيودي روح الأردني المرتبط بأرضه وتاريخه، 
واســتطاع أن يجعــل من قصيدتــه مرآةً للكرامــة والصدق 
والعشــق الصــوفي للوطن، جامعــاً بين الأصالــة والمعاصرة، 
والبســاطة والعمق، والذات والهوية في نســيج شعري واحد 

نابض بالحياة.
في قراءته لجماليات المكان في الأدب، يقدّم الكاتب محمد 
العامري قراءته الجمالية في الشــعر العربي بعنوان )النصّ في 
المــكان – المكان في النصّ(، منذ عصــور الجاهلية وما حمله 
شعر تلك المرحلة من وقوف على الأطلال. وبحسب العامري، 
فإنَّ المكان يشُــكّل عنصراً محورياًّ في النص الأدبي، إذ يعكس 
هُويته ويدمج بين الواقع والمخيلة. فالمكان ليس مجرد فضاء 
مادي، بل يحتوي عــى ذكريات وتجارب حياتية تنعكس في 



11 أفكار  ملف العدد

تفاصيله: البيت، النهر، الشجرة، الشرفة، الروائح، والفضاءات 
الداخلية والخارجية. وفي الأدب العربي القديم، مثل الشــعر 
الجاهــي، كان الوقوف على الأطــال والبيت الذكري يحمل 
دلالات الحــب والفقد والوفاء، حيث اكتســب المكان رمزيةً 
تمثل إحساس القبيلة أو الأمة وأحيوا به الجماد ليصبح نابضاً 

بالحياة.
ومــع تطــور الأدب، أصبــح المــكان وســيلةً للتعبير عن 
الذات الإنســانية، كما يرى )هيغــل( في مفهوم "عودة الروح 
إلى البيــت"، إذ يعكــس المصالحة مع الــذات بعد الانفصال 
والاغتراب، ويصبح حضور المكان امتداداً لعواطف وذكريات 
الكاتب. أما في الشعر الحديث، مثل أعمال راشد عيسى وعمر 
العامــري وعيد بنات، يتحول البيت من مغارة أو بيت طيني 
إلى خيمة متحركة أو مســاحة رمزيــة، حيث يعكس الحنين، 
الغربة، الفقد، وحركة الزمن النفسي. فيصبح البيت كائناً حيّاً 
يتفاعل مع الشاعر، ويجُسّد تداخل الواقع والخيال، وحضور 

المشاعر الإنسانية في نصوص الشعر.
في ورقة الأســتاذ مفلح العدوان بعنــوان )سرديات عمان: 
المدينة إذ تبُعث بحكاياتها(، تنهض عمان التي تم توثيقها في 
الكتب العتيقة، منذ أن كانت تعُرف بفيلادلفيا و"ربة عمون" 
بسردياّتهــا الخاصة، بدءًا من قصة الفتية الســبعة النائمين في 
الكهــف، مرورًا بالقلعة الرومانيــة والمدرج، وصولً إلى أزقتها 
الحديثــة. فالمدينة لم تكــن مجرد فضاء جغــرافي، بل موطنًا 
لتجارب إنســانية وثقافيــة متعدّدة، حيث يشــكّل الصوت 
والحجر والشــجر والبــر روايات متداخلة تتجــاوز الزمن، 
وتعكس تعدد ألســن الروائيين والمبدعــن الذين مرّوا بها أو 

أقاموا فيها.
ومع تأسيس الدولة الأردنية الحديثة عام 1921، أصبحت 
عــان عاصمة الحلــم العربي والإبداعي، وموئــاً للسرديات 
المختلفة، كلٌ بأسلوبه الخاص، من رواية وقصة وشعر ومقالة، 
لتتحــوّل المدينة إلى مخطوط لكل تلك السرديات. ووفق هذا 
الإرث المكاني، اختار روائيون مثل زياد قاســم وعلي حســن 
الصفــدي القلعة والمدرج الروماني لإعادة بناء سرديات عمان 
في خمسينيات القرن الماضي، بينما تناول عبد الرحمن منيف 

المدينة في الأربعينات مستندًا إلى ذاكرة المكان، وعالج تفاصيل 
الحيــاة في ظلِّ الحــرب العالميــة الثانية والحــروب العربية 
الإسرائيلية الأولى. كما وثقّت ســميحة خريس وهاشم غرايبة 
الذاكرة العمانية في أعمالهما، والمستوحاة من وثائقيات دفاتر 

التجار وأحداث المدينة.
ليظهــر جيل آخر من الكتاب، بينهم مؤنس الرزاز وإلياس 
فركــوح، حينما أضفيا عــى عمان حضوراً شــخصيّاً وإبداعيّاً 
في رواياتهما، مســتعرضين تفاصيل الحياة اليومية والمشــاهد 
الثقافية والاجتماعية والسياسية، بينما استكشف جمال ناجي 

وقاسم توفيق وغيرهما، التحولات الحديثة للمدينة. 
في ورقتــه المعدّة حول )ســطوة المــكان في رواية )يحيى( 
للروائية ســميحة خريس(، أشــار الباحث نايف النوايسة إلى 
أنَّ المكان عنصٌر محوريٌّ في الرواية، إذ يحتضن باقي العناصر 
السرديــة مثل الزمــان والشــخصيات والأحــداث، ويعكس 
مفاهيم الحرية والســجن والأمل والضياع والقهر. وقد أشار 
المفكــرون، من ابن خلدون إلى مالك بــن نبي، إلى أنَّ المكان 
والإنســان والزمن عناصر أساســية في تكوين الحضارة، وهو 
ما يجعل الرواية تشــبه البناء الحضاري الذي يشــيد الكاتب 
من خلالــه رؤيته للعــالم. وقد ظهر هذا بوضــوح في أعمال 
روائيين عرب مثل نجيب محفوظ، عبد الرحمن منيف، وجبرا 
إبراهيم جــرا، الذين أعطــوا للمكان دوراً فاعــاً في توجيه 

الأحداث وحركة الشخصيات.
في رواية "يحيى" لســميحة خريــس، يمتلك المكان حضوراً 
قوياًّ يخدم الغاية الفنية للرواية ويعكس رؤية الكاتبة للحياة 
والحرية والعقل. اختارت خريس اسم "يحيى" بعناية ليصبح 
رمــزاً لإبداعها، وحوّلت شــخصية تاريخيــة مقتضبة )يحيى 
الكركي( إلى تمثال روائي كامل يحمل معاني الإنســان والحرية 
والمعرفة. وقد صاغت المكان بعناية ليحتضن رحلة البطل من 
ولادته في قرية جلجول، مروراً بمحن المرض والفقر والحســد، 
وصــولاً إلى مــر والجزيرة العربيــة وســوريا، حيث واجه 
التحديــات والعداء الســياسي والديني. مــا يجعل "يحيى" 
عملاً روائياً متكامل الأبعاد، يجمع بين التاريخ والثقافة والفن 

السردي في قالب محكم ومؤثر. 



أفكار12

بطولةُ المكان العمّني وجماليّاته في رواية )الشهبندر( لهاشم غرايبة
د. أماني داود*

تقديم

تحضر مدينةُ عمّن في رواية هاشم غرايبة )الشهبندر/دار الآداب، 2003( لا مجرد خلفية مكانية تتحرك 

فيها شخوص الرواية بتنويعاتها المختلفة، بل كمرآة قادرة على احتضان واستبطان تفصيلات هذه الشخوص 

النفســية والاجتماعية والثقافية والسياسية ومن ثم إعادة إنتاجها كمفردات في لوحةٍ لمدينةٍ تنهض وتنمو 

وتتسع، وتسعى لإثبات حضورها وكينونتها.

وتقدّم هذه القراءة تمثيلات المكان العمّني وعلاقاته وتعالقاته مع ســكان هذه المدينة ومع من حولها؛ 

تمثيلات جزئية في جوانب محدّدة تتصل بـــالمكان جغرافيًّا واقتصاديًّا واجتماعيًّا وسياســيًّا شكّلت جميعها 

نسقًا اجتماعيًّا وفكريًّا وَسَمَ سكان المكان، وأسّس لمستقبله وطبيعة حضوره الإنساني في قابل الأيام. تتبدّى 

الأنســاق الثقافية - التي مثّلها المكان العمّني في زمانٍ بعينه يتحرك في أواخر ثلاثينيات القرن المنصرم - في 

منظومة القيم والعادات والتقاليد والحيــاة الاجتماعية والاقتصادية والبنى الحضارية والفكرية والثقافية 

وأنماط السلطة والجَنْدر؛ فالمكان لم يظهر مكاناً مُجردًّا أو جغرافيًّا خالصًا، بل بدا مختلطاً بالتجربة الإنسانية؛ 

وهذا جوهر الفكرة التي تمنح المكان جمالياته، وتبثّ فيه روحًا وكينونةً، وتصنع منه وجودًا فنّيًّا حيًّا.

* أكاديمية وباحثة أردنية



13 أفكار ملف العدد

منظورُ الرواية وحبكتها السردية

تختار الرواية نقطة سردية حيوية تنطلق منها حيث 

يقُدّم البطل )الشــهبندر( مقتولاً، فتمضي الرواية - بين 

آليــات سرديــة تجمع التخييــي بالتأريخــي - في سرد 

استرجاعي من منظور السرد الذاتي لحياة البطل ما قبل 

الموت، وتنتهي إلى اللحظة التي سيلج فيها الزمن الآخر/ 

الجنة، لتكون خاتمةُ الرواية إيماءةً لبداية جزءٍ تالٍ أنجزه 

الروائي لاحقًا تحت عنوان: )جنة الشهبندر( التي ستقدم 

أسئلة فلسفية حول الموت، والحياة وعوالم البرزخ.
ومــن هذا الاختيار السردي تنطلــق الرواية التي بين 
أيدينا، بتقديــم مقترحاتها السرديــة منزاحة عن البنى 
التقليديــة للكتابــة الروائيــة؛ إذ تنهض عــى تقنيات 
التقطيــع والتجــزيء، وتقديم الشــخصيات والأحداث 
بجرعات صغــرة قصيرة متفرقة تتداخــل فيها الأزمنة، 
كما تتعدّد فيها أصوات الرواة، مشكِّلةً نسيجًا اجتماعيًّا 
عمّنيًّــا خليطـًـا في اللغــة واللهجات المحليــة والأمثال 
والأهازيج والمقولات الســائرة والتعابير الشــعبية التي 
تمثلّ ذوات المتكلمّين ومستوياتهم الفكرية والاجتماعية 
والاقتصاديــة، بمــا يتطابق مــع رؤية )باختــن( لتعدّد 

الأصوات في الرواية، وبما يشي بعالٍم واقعيٍّ ملموس.
 ولعلَّ اللافت أنَّ الأحداث في الرواية تنحصر في مدينة 
عمّن، إذ مهما تحركت الشــخوص مبتعدةً فإنَّها ستدور 
في فلك هذه المدينة التي تحفر الروايةُ في سجلّت نشأتهِا 
وتكوينها الحديث، وترسم لوحة فسيفسائية لتفاصيلها 
البشريــة والمادية، فيُنطِق فيها البشر، كما ينُطِق الحَجَرَ 
)الأشــياء والجمادات(، ويمنحها أصواتـًـا لتروي أخبارها 
ومشاهداتها متفاعلةً مع ما حولها مُبديةً آراءها كما لو 
كان يبثّ فيها روحًا ويشخّص منها كائنات حيّة، فيكسر 
الــروائي بذلك أفق توقع القــارئ ومنها: مقهى حمدان، 
سوق السكّر، شــهر رمضان، الدامر، المطر، الوتد، الليل، 

هلال شوّال، والثلج.
وفي مواطن عديدة من الرواية قطع الروائي أســلوب 
الــرد مُضفيًا بلغة غير سردية مقاطــعَ تقريريةً لصالح 
تقديم معلومات تاريخية وأسطورية عن أماكن وأحداث 
عابــرة للأزمــان، فأرّخ على ســبيل المثــال لمدينة عمّن 
التاريخية وتســمياتها التي أطُلقت عليها في الحضارات 

والأزمنة التي عبرتها )فيلادلفيا، ربة عمّون،...(

عمّنُ حلقةُ الوصل
تقــدّم الرواية صــورةً جدليةً تصل المكان بالإنســان 
وتتيح الفرصة للاطلاع على تفاصيل ثرية تختزنها ذاكرة 
عمّن، هذه المدينة النازعة إلى التحوُّل والتقلبّ بشــكل 
استثنائي في تســارعه، حيث تقدم الرواية المعمار الأولي 
لهذه المدينة الناشــئة، وتضيء على التنويعات البشرية 
التي تســكن فيها وتشــكِّل بنيتها الديمغرافية )من بدو 
وفلاحين وشــوام وشركس وغجر(، وعلى ذلك النســيج 
الاجتماعــي الذي تشََــكَّل من التنويعــات الدينية التي 
وُجــدت في عــاّن، فهناك المســيحي وهنــاك المتدين 
المرن، والمتدين المتشــدّد/ المتعصــب. وهناك الطبقات 
الاجتماعية المختلفة والخليط من المنابت والأصول التي 
وَجَدَتْ في عمّن مستقَرَّا بالاختيار أو بضرورات الحروب 

والصراعات السياسية.
وتلُقــي الروايةُ ضــوءًا على الخليط الحِــرَفي والمهني 
الذي كان يتحرك فيها وعلى أنماط التجارة التي شــكّلت 
بدايات النهوض الاقتصادي في عمّن، وبذلك بدا المكان 
الفنــي في الرواية ذا علاقة وثيقة بالمكان الحقيقي، بكل 
ما فيه من ملامح وإشارات إلى متعلقات حضارية تتصل 
بالتعليم والتجارة، ووسائل التنقل والمواصلات، والعمارة 
والبناء، والبنــى الاجتماعية، والملابــس والأزياء، راصدًا 

التحولات المختلفة في كل هذه التكوينات الحيويةّ.
وقــد منح الوقــوفُ الجليُّ عند عــاّن الروايةَ هُويةً 



أفكار14

وثقافــةً خاصة، ففي الوقت الــذي تظَهَر فيها الأعمال 
الإبداعية الزمنية أعمالاً تجريدية فلســفية تبهت فيها 
الهُوية يتصدّى السرد المكاني لتمثيل التجربة الشخصية 

والإنسانية ويغدو وسيلةً للحفاظ على الهُوية.

عمّنُ البدايات
تظُهــر الرواية التــوازي بين نهوض المــكان ونهوض 
ا يشتركان في طفولتهما ويكبران سوياً خطوةً  سكانه، وكأنَّ
بعد أخرى؛ ففي الوقــت الذي تنهض فيه عمّن ينهض 
)الشــهبندر( في حياته الاجتماعية والاقتصادية ويتدرّج 
في تجارته إلى أن يبرز اســمه بين النــاس ويحصد مجدًا 
مذكورًا في الســوق. فنشــهد تعالقًا بــن البنية المكانية 
والبنية الإنسانية والنفســية والحضارية لسكان المكان 

ونتابع تحولات كلٍّ منهما.
تعــرض الرواية بعضًا من ملامح طفولة عمّن الأولى، 

عمّن الوليدة تحبو باتجاه نموّها ونهوضها، وتتشكل 
صبيّــة لهــا أهلهــا المتنوعــون، القادمون من 
أحــداب متغايرة، متنافرة في كثير من الأحيان، 

ليغدو المكان/ عمّن بتكوينه العصّي المتفردّ 
هو القاســمُ المشتركُ الذي يجمع الناس على 

اختلاف منابعهم ومشاربهم.
تلك المرحلةُ من طفولة المدينة تشكّل جزءًا من 

مفردات رواية )الشــهبندر( التي تعرض بعضًا من 
ذاكرة عمّن في تحوّلها وتقلبّها الديناميكي وعلاقتها 

بإنسانها، فتشير إلى جبل اللويبدة وجبل 
عمّن وجبل القلعة وطلوع المصدار، 
ووادي الرمم، وشــارع الرضا، وشارع 
فيصــل، مقهــى حمــدان والأشرفية 
وجبل النصر والجوفة وغيرها، وتركّز 

الرواية عــى تفاصيل الحياة اليومية/ 
الشــعبية/ الهامشــية في وســط البلد 

ومنطقة الســيل وهما المكانان اللذان يرَدِان في الرواية 
بوصفهما منبعًا أساســيًّا لطفولة المكان وطفولة أبطال 

الرواية، ومن ثم نضوجهم وكهولتهم.
ويتمثــل ذلك في أحد مقاطع الروايــة التي ترد على 
لسان بطل الرواية )الشــهبندر( في حديثه عن تحولات 
عــاّن وتبدلات الحياة وســبل المعيشــة والتنقل فيها، 
فيقول: "علمك بعمّن قرية، كان السيل والزراعة سَنَدَيّْ 
عمّن لتكون، والتجارة ســندها لكي تنهض، فمنذ كانت 
عــاّن أيام العمونيين ثم الآشــوريين ثم البطالمة علامة 
على )طريق الملوك(، التي صار اســمها )طريق تراجان 
الجديدة( في العهد الروماني، إلى أن صار  اسمها )طريق 
الحــج الســلطاني( في العهــد العثماني، وعــاّن تنهض 
بنهــوض التجارة من حولها، وتكبــو بنكوص التُّجار عن 

 الروائي هاشم غرايبة



15 أفكار  ملف العدد

المــرور بها، عمّن تجارة، وداعًا لقوافل الجِمال، ومرحى 
لعربات القطار" ص41.

تحوّلاتُ البنية التحتية في عمّن
وفي إشارة إلى مناطق عمّنية بعينها أضفت التحولاتُ 
في بنيتها التحتية تســهيلاتٍ على حياة سكانها فدفعت 
أفرادَ طبقاتٍ معيّنة للحاق بما اســتجد منها، كما تجلّ 
في حالــة )الشــهبندر( الــذي يفصح عــن الغاية التي 
دفعته للانتقال إلى منطقة جبل عمّن في المقطع التالي: 
"بصراحة لم أسكن جبل عمّن إلا رغبة بالتنعم بمعطيات 
الحضارة: التلفون والكهرباء، وصنبور الماء، منذ أن بنى 
الإنكليز الحاووز الكبير هناك، وصارت المياه تتدفق عبر 
المواســر لسكان هذا الجبل؛ قررت بناء منزلي هنا". ص 

.43
وبالرغم من التنقلات التي يستلزمها البعد البراغماتي 
للطبقات وللأفــراد إلا أنَّ الــروائي لا يفوته التعبير عن 
حنين الفــرد إلى بيت الطفولة؛ إذ يصــف بطلُ الرواية 
بيــتَ والده في جبــل القلعة الذي قضى فيــه طفولته 
قبل انتقاله إلى جبــال عمّن الجديدة، قائلاً: "كان بيتنا 
عــى ريف جبل القلعة يصطف مــع البيوت المتلاصقة 
عن يمينه ويســاره، فتبدو مع تموّج الأشجار من حولها 
وحركــة الغيوم من فوقها كأنَّها تؤدي دبكة شــعبية...، 
دائمـًـا أحــنُّ إلى بيتنا الذي ورثته عــن أبي، زيارة إلياس 
أفندي تعني بالنســبة لي التواصل مع بيتنا القديم، بين 
هــذه الخرائب والأعمــدة الأثرية، والمعابد الدارســة، 
قضيــت أيام طفولتــي، ولطالما أثــارت مخيلتي صغيراً، 
وحرضتني على البحــث والتنقيب يافعًا". ص 45 و46. 
ويبدو المكان مؤثراً في الشخصية ومرتبطاً بالإنسان فيها، 
فعــاّن مكانٌ واقعي، لكنَّه في الرواية مكانٌ فنيٌّ جمالي 
يتأســس على التجربة الإنســانية وعلى الحسِّ الإنساني، 
فاكتسب قيمته من تجربة بطل الرواية الإنسانية معه، 

فبدا له مكاناً أليفًا أشــبه ببيت الطفولة وفق ما تجلّ 
عند )غاســتون باشــار( في كتابه )جماليّــات المكان(. 
فنلحظ أنَّ جبــل القلعة يمثل بيــت الطفولة وعلاقاته 
ا جبل عمّن فيمثل بيت الحداثة  الإنســانية الأليفة، أمَّ

بما يتيحه من أساليب حديثة في العيش والحياة.

عمّنُ وحركةُ التجارة والاقتصاد
يرسم الروائي صورةً جليّةً لعمّن من جهاتها المختلفة 
وشــوارعها وأبرز معالمها وما يحتشــد فيها من أسواق، 
فيقول )الشــهبندر(: "ونصلي أحياناً في كنيســة اللاتين 
الواقعــة آخر طلوع مصــدار عيشــة، أي نقطع عمّن 
من شــالها إلى جنوبها، نهبط من طريق وادي الســر 
إلى وادي خريس، فشــارع فيصل، ثم شــارع الســعادة 
حيث يعجبها أن نتسكع قليلاً، ...، كانت مغرمة بالمرايا 
ومشــابك الشعر العاجية تشــريها من سوق البخارية 
أمــام الجامع الكبير، نتجه جنوبـًـا في طريق المهاجرين، 
لوليتــا تحــب الازدحــام، ولا تتذمــر من معاكســات 
العابرين. يسمونه درب النملة لازدحامه بالخلق، اسمه 
الرســمي شــارع طلال، هنا تصب الكثير من الأســواق 
الفرعية فيض زبائنها، مثل ســوق السكّر خلف الجامع 
الكبير، وســوق البخارية أمام الجامع وســوق الشوام، 
وســوق الحدادة. نعــر منطقــة المطاحــن، وبجانبها 
المنشية الكبرى، فالمنشية الصغرى، ثم سينما أبو صياح، 
فمصبغة الحاج ســليم، ثم سوق الحلال، وحمام النصر، 

وجسر الحمام..." ص 125.
كما تضيء الرواية حركــة التجارة وأنماطها وبضائعها 
وألفاظها المســتخدمة في عمّن واتصالها بالدول القريبة 
والبعيدة عبر "طريق حرير" جديدة وجسر من التجارة 
المهمة في الاقتصاد الذي شــكّل عمّن في زمن نشــأتها: 
"رســمت خطاً جديدًا للتوابل والبهــارات القادمة من 
الهنــد، وللبضائع الحديثة رخيصة الثمــن القادمة من 



أفكار16

اليابان، وشالات الكشمير والســجاد الأصفهاني، وحرير 
القــزّ، وجلود الخزّ القادمة مــن بلاد العجم، إضافةً إلى 
تمور البصرة الفاخرة، والعباءات البغدادية )الخاشــية( 
التي تمرُّ من عروة الخاتم، ومنتجات شركة نفط العراق 
التي يتعاظم الطلب عليها، تجار لبنان وفلسطين ومصر 
يتجهون غرباً، إنَّهم مبهورون بالسلع الأوروبية، إذا اتجه 
سوق عمّن شرقاً فسيكون لنا نصيب وافر من المنافسة، 
وســتنهض عــاّن بقــوة" ص 42. وتشــر الروايــة إلى 
مجموع الأســواق التي برزت في زمن النشأة وما بعدها 
واختصاص كل ســوق منها كسوق الســكر، والبخارية، 
ووادي السرور، وسوق اليمنية، وسوق الغلال، والحلال، 

والصاغة، والأنتيكا، ومواد البناء الحديث وغيرها.
وفي ترسيم حراك أسواق مدينة عمّن وتفاعل الأفراد 
فيها، يرسم الروائي مشهدًا سرديًّا تفاعليًّا يجري في دكّان 
محدّد من الســوق وسط البلد: "استرخيت على الكرسي 
وأســبلت جفوني تاركًا الطقوس اليومية تسير بمساراتها 
المعتادة: شــهاب يطــوي لفّات القــاش ويعيدها إلى 
الرفوق، ســالم ينظف كفّـــتي الميزان، ويزيتّ مفاصل 
القبّان، ورزق الله يحضر لي فنجان قهوة عصملي، وجْبة 
هال طازجة تســبح بأناقة بين سحب البخار العبق على 
ســطح الفنجان، ومحسن ينقل الشوالات والبراميل من 
عــى الرصيف إلى داخل المحل اســتعدادًا للتشــطيب 

فنهار الشتاء قصير" ص 31.

عمّنُ والمنظورُ الجندري
تظهــر المرأةُ فاعلــةً وذات دور حيــوي في مجالات 
مختلفة، ورغم حداثة نشوء المكان إلا أنَّ الرواية تتخيّ 
إبرازَ شخصيات نســائية مهمة في حضورها الاجتماعي 
والثقافي والســلوكي، تملك منظورهــا وإرادتها وأحلامها 
الخاصــة التي تبدو فيهــا ناتئة ومتمردة على ســطوة 
المجتمع التقليدي الناشــئ، فظهرت نماذج مثلّتها بنات 

لنْ بين مدن  الشهبندر اللاتي تلقين التعليم الأساسي وترحَّ
عربية مركزية آنذاك لنيــل التعليم الجامعي أو ابتدأن 
مشاريعهن الخاصة، فخضن غمار العمل في مجتمعات 
ذكوريــة معارضــة لعمل المرأة، وقدّمن نماذج نســوية 
إيجابيــة قــادرة على القيــادة ومالكة الجــرأة للتعبير 
عــن عواطفها وعوالمهــا الداخلية المضمــرة، وقد تمثلّ 
ذلك في شخصية )ســلمى( التي كُنّيَ الشهبندر باسمها 
في مجتمعــات يكنَّى فيها الرجل باســم الذكر حتى لو 
لم يولد. وســلمى تفتح مشــغلاً للخياطــة وتدخل عالم 
الأعمال مثبتة نفســها غير آبهة بمــا تتعرض له المرأة في 
المجتمعــات المغلقة، فتغدو علامة في الســوق بعملها 
الخــاص من جهة وبمتابعتها لأعمال والدها الشــهبندر 
ومحافظتها على حضــور تجارته حين نزََعَ إلى العزلة في 

زمن تالٍ من حياته.
وفي ســياق إبراز موقف الديــن والمجتمع من عمل 
المرأة في السوق يمكننا تأمل المقطعين الروائيين التاليين:

• ففي السياق الديني المتمثل في موقف بعض شيوخ 
الدين، يقول الشــيخ بدري في الرواية معلقًّا على عمل 
ســلمى ابنة الشــهبندر:"من إيمتى البنات عندنا ينزلوا 
يشتغلوا بالسوق )مشغل سلمى الشهبندر(، قارما على 

قدّ الحيط، لا حيا، ولا دخان جلةّ!" ص 78.
• وفي الســياق الاجتماعي يتبــدّى الموقف من عمل 
المــرأة من خلال الحوار الذي تنقله ســلمى بينها وبين 

والدها الشهبندر: 
- "قال الشــهبندر: ســأبيع  محل الأقمشــة لشهاب 

العبكيكي، وتابع بسخرية مرة: )مش غلط(. 
- قلتُ بثقة وتصميم: أنا أشتريه.. 

- لا حــول ولا قــوة إلا باللــه، إنتِ بتفكــري النزلة 

ع الســوق ســهلة؟ محلنا على مدخل السوق، الداخل 

والخارج رح يقول: شوفو بنت الشهبندر" ص 167.



17 أفكار  ملف العدد

عمّنُ وبنيتها المعمارية
تقــف الرواية عند جماليات عــاّن المادية وطبيعة 
عمارتهــا، وأدوات البنــاء، وأنواع الحجارة المســتخدمة 
فيها، والاعتماد على استيرادها من أماكن بعيدة لغايات 
تجميــل البنــاء، مثلــا نجد في قــول الــراوي: "الأرض 
المرتفعــة تبدي ما عليها أكبر من حجمه الطبيعي، حين 
أقــف بباب الدكّان، وأنظرُ إلى الغرب أســتطيع أن أرى 
الجــدار الشرقي لبيتي الجديد، المبني من حجر قباطية 
المائل للحمرة، وتزهو نفسي بالقرميد الأحمر وهو يرمي 
بظلهّ على مربع الشــبّاك الصغــر الدّاكن للمطبخ. أرى 
الآن ابنتي ليلى تلمّع الحديد الأخضر لشبّاكيْ )المضيف( 
الطويلين المتجاورين كحارسين تركيين بخوذة مشتركة.." 

ص 30.

عمّنُ والموضة
ــا ما يتصل بالموضة عند الرجال والنســاء وطبيعة  أمَّ
الأزياء والملابس ومواصفاتها وعادات ارتداء أنماط منها 
دون أخرى، يمكن الإشــارة إلى الملابس بعامة وإلى دلالة 
ارتــداء أغطية الرأس عند الرجال ومــا يحمله كل نوع 
مــن وظائف ثقافية وطبقية، ومن الإشــارات الصريحة 
إلى ذلك ما جاء على لســان شــخصية النوري، إذ يقول: 
" قــال شــو؟ بضاعته أحســن بضاعة: مزانيــك ما فيها 
ولا طعجــة، تنانير ما فيها ولا  نتشــة، شــاغات تقف 
على ســيفها، طرابيش تدَْحَل من المدرســة العســبلية 
عنــد أوتيل أنطوان نزال ما يصــر عليها شي، بحكي عن 
طربوش الدكتــور التوتنجي اللي من الخجل راح تخبّى 
ا  بدكّان الحلّق أبو جابر حتــى جابوا له الطربوش". أمَّ
على لسان شخصية المختار، فيقول ساخراً من الشهبندر: 
"اليوم يلبس شــاغًا وفوق حطة بيضــاء، ويضع عقالاً 

ثقيلاً...، يا للمنافق!" ص 39. 
كما جاء على لسان شخصية )شمس( زوجة الشهبندر 

الشــامية ما يفصّــل الأمر في ملابس عــاّن وما أضيف 
إليها من تنويعات وموضات بسبب تنوع أنماط السكان 
والانفتاح والتبــادل التجاري ومــا يقتضيه من تغيرات 
ــا الناس في  ثقافيــة وحضاريــة:" ما أجمــل عمّن! كأنَّ
عرس دائم، ضجيج وصخب، أزياء الشرق وأزياء الغرب 
تختلط: طرابيش وشــاغات، قلبــق شركسي، وفيصلية 
عراقية، عمامة عربية وبرنيطة غربية، عباءات ودوامر، 
وبدلات داكنة بصداري زاهية.. الترواك الشامي للنساء 
إلى جانــب الأثواب البلدية المطرزة، والحطاّت المقصّبة، 
البيرمــة والمدرقة، والملفــع، والأحذية المتينــة الواطئة 
للبدويــات والفلاحات. البرنــس المغــربي، والفرمليات 

المصرية، ..." ص161.

عمّنُ ومنظومةُ القيم والعادات والتقاليد
تضيء الرواية في ســياق الوقوف على أنســاق عمّن 
الثقافية ما يتصل بمنظومة القيــم والعادات والتقاليد، 
نختــار منها ما يتصل ببعض العادات في شــهر رمضان، 
فيأتي على لسان شخصية )شهر رمضان( )الشهر هو مَنْ 
يروي هنا( :"أحُِبُّ نفــي في عمّن، إذ ينتشر الناس في 
الأسواق نهارًا وقبيل آذان المغرب تتبادل البيوت صحون 
الطعام الســاخنة، وأباريق الخشــاف الباردة بودّ وكرم، 
وفي الليل تصــر أدراج اللويبدة وجبل عمّن والأشرفية 
والقلعة والطهطور والجوفة والنصر ملتقى الجارات بين 
أشجار الصنوبر، برعاية عبق شجيرات الياسمين، وحضور 
كؤوس العصائر وصــواني القطايف، ويخرج الرجال إلى 
المقاهي، ويسرح الأطفال في الســاحات فرحًا بقدومي، 
وتصــر عمّن في مهرجــان يجمع البخــاري ع المغربي، 
والشركــي ع الســوداني.. أنــا والقمردين والخشّــاف 
والقطايــف نكاد لا ننفصل عن بعضنــا في عمّن.." ص 
175. وهــي صورة مكثفة للثقافة العمّنية في ثلاثينيات 
القرن الماضي، تـُـرز جانبًا من الاحتفال بشــهر رمضان 



أفكار18

في كرنفاليــة متجــدّدة يتداخــل فيها الدينــي بالثقافي 
والتجاري، وتتسارع في ظلِّ ذلك تداخلات الناس وطرق 

تواصلهم وتبادلهم للبضائع والثقافات.

عمّنُ والمنظور السياسي
تشــر الرواية إلى عمّن بوصفهــا مكاناً لعب دورًا في 
تلقي نتائج التوترات السياســية والصراعات في المناطق 
المحيطــة بعمّن ســواء منها القريــب أو البعيد؛ كتلك 
الهجــرات المختلفة التي أســهمت في تنويــع التكوين 
الثقــافي والاجتماعــي في المدينــة، فعــاّن مثلّت قبيل 
نشأتها نهاية المطاف لرحلة الشراكسة الذين هُجّروا من 
بلادهــم أو فــرّوا من بطش القيصر ليتشــتتوا في أنحاء 
متفرقة من الأرض، حيث أخذت الطريق جزءًا منهم إلى 
عمّن، فشــهدوا وساهموا في ترسيم الوجه الأول لعمّن 
التي غدت فيما بعد مدينة تنشد اكتمالها. يقول )ميرزا( 
أحد شــخصيات الرواية: "أنا لســت حائــراً في هُويتي، 
أنــا عمّني الانتماء والهوى والمولــد، ...، غالبية الشركس 
هاجروا من ديــار الكفر إلى ديار الإســام، وهربوا من 
جور القيصر إلى عدل الســلطان، يقــول الشركس: جئنا 

عمّن، وكانت قرية.." ص 295.
إذن تعكس الرواية صورة التكوين العمّني المبنيّ على 
اختلاط ثقافي سِلمْي وتداخل بين أجناس وأنماط مختلفة 
من البــر، ممن تعدّدت أســباب وصولهــم للمكان، 
ولكنَّهم تعاونوا في تكوين هُويةّ المكان دون صراعات أو 
أزمات، كما حــدث أو يحدث في المدن الكبرى متعددة 
الأعــراق والهُوياّت. وبهذا المعنى تقــدّم الرواية مدينة 
عمّن بوصفها مثالاً للمدينة متعددة الثقافات والأعراق، 
ولكنَّه تعدد أفضى إلى صورة من صور الوحدة والتمازج 
دون إلغاء التمايزات والخصوصيات التي حافظت عليها 

التكوينات العمّنية حتى اليوم.
من جانب ثانٍ لا يغفل هاشم غرايبة عن إبراز تعالق 

المــكان العمّني مع محيطه القومــي؛ إذ يتماس أفراده 
وينشــغلون بالقضايا المركزية التي تنشــغل بها الدول 
القريبة، ويتحسسون دورهم على سبيل المثال في ضرورة 
مقاومة الاســتعمار البريطاني بوصفه دورًا نضاليًّا وطنيًّا 
وقوميًّا يسعى إلى الدفاع عن الوجدان الجمعي والهُوية 
الوطنيــة والعربيــة، فكانت عــاّن ملتقــى القوميين 
والوطنيــن )ص93(، كــا شــهدت محــاولات تهريب 
الســاح إلى فلســطين تمثلت في الرواية في شــخصيتي 
)ســليم الدقر( و)الأرمني إلياس أفندي(، فتقُدم عمّن 
كمكانٍ حيويٍّ فيه حراكٌ على المســتويات كافة، منفتحٍ 
غير منغلــق، متفاعلٍ مــع محيطه من المــدن القريبة 
والبعيدة، ومع فئات المجتمعات المختلفة، وبذلك تبدو 
المدينة مرنة قابلة للتطور والتعديل المستمر في شؤونها 

الحيوية كافة.
وتلمح الرواية إلى ما يتصل بالسلطة والمعارضة ونظام 
الجبايــة في المدينة، مــا يجعل الرواية شاســعة الرؤية 
واســعة الرصد لمفردات المدينة الناهضة بمنظور نقدي 

واقعي، يتحسس تفاصيل المكان إنساناً وجمادات. 

خاتمة

في النهاية فإن عمّن وفق )الشــهبندر(: "ليست سيل ماء، 

وينابيع ثرة، وآثارًا شامخة، وبيادر وأبنية وبشر، عمّن ليست 

ســوقًا، وقطار بضائع، ومحطة ســفر للعابرين، عمّن ليست 

مجرد دور ســياسي في المنطقة، وليســت رمية نرد، أو فرشــة 

إسفنجية تمتص فائض الأزمات من حولها: عمّن أسلوب حياة، 

ا أن نحبها أو نحبها" ص 341. ونمط عيش، فإمَّ

وكذلك؛ فــإنَّ شــخصيات الرواية لا تمثل ذواتهــا بوصفها 

أفرادًا، بقدر ما تمثل رموزًا للجماعة وللوعي الجمعي في مرحلة 

زمنية حرجــة من عمر عمّن، المدينة التي ولدت وقد نهضت 

في الوطن العربي تحديــاتٌ وصراعاتٌ خطيرة وعميقة، ما زلنا 

نشهد آثارها حتى هذه اللحظة. 



19 أفكار  ملف العدد

"النُّباح الأخير": استعادةُ أسطورة المكان بجماليات الحكاية وتاريخها

* كاتب وفنان تشكيلي أردني

حسين نشوان*

مقدمة

الأديب مفلح العدوان مســكونٌ بالمكان، وفي جُلِّ مؤلفاتــه كان المكان حاضًرا، بل كان المكان هو البطلُ 

المطلــقُ، وتجلّ ذلك في "عمان الذاكرة"، و"الرحى" و"الدواج"، و"ســاء الفينيــق"، وفي أعماله المسرحية 

وكتاباتــه الصحفيــة، وأكثر ما تجلّت في رواية "العتبات"، وفي الدراســة الموســوعيّة "بــوح القرى"، وهي 

الاشتغالاتُ التي تدلنا على الكيفية التي تقُرأ فيها مجموعة "النباح الأخير". 



أفكار20

القريةُ أم الحكاية!
لقد كانــت القرية تاريخيًّا، تمثـّـل منبعًا للحكايات، 
وفضاء للأساطير، وشكّل "بوح القرى"، في تجربة الكاتب 
مفلــح العدوان محطةً مهمّــة، فهي جهد أدبي وعلمي 
موســوعي ومتميز في التأريخ للقريــة الأردنية، حيث 
دوّن العدوان ســجلً مهمً بعد التطواف على أكثر من 
350 قرية من شــال الأردن إلى جنوبه، وشرقه وغربه، 
تناولت قراءة تاريخيــة وجغرافية، ومقابلات مع أهل 
تلــك القرى، ولم يكتفِ بذلك، بــل عمّق تلك الجولات 
بمــادة بحثية تحفر في طبقات المكان. وهي المادةُ التي 

شكّلت ثروةً وكنزاً معرفيًا يفيض نصوصًا إبداعية.
ومــن المؤكد أنَّ مجموعة "النبــاح الأخير"، )*( هي 
واحدةٌ من تجليات الفيض التي كُتبت في سياقات تاريخ 
المكان وجمالياته، وشكلت محاولة لفهم تحولاته، ومن 
هنــا يأخذنا القاص مفلح العدوان، في جولة للمكان في 
الأردن عــر لغة أقرب ما تكون إلى اللغة الطقوســية/ 
الصوفية التي تتماهى مع النصوص التي تتابع تاريخيًّا 
ضمن مدى زمني منذ القرن الثالث الميلادي إلى مطلع 
الألفية الثالثة، ومع أنَّها تقع ضمن جغرافيا الأردن، إلا 
أنَّها تنفتح على بلاد الشــام والمغرب والخليج والجزيرة 
العربية وأوروبا، لتشــكّل شــبكة تاريخية لنسج النص 
الــذي يقع بين القص والرواية والتاريخ والأســطورة في 

دوائر الحكي، وهي التي تغني المتن جماليًّا.
يذهب العــدوان في "النباح الأخير"، إلى الاســتفادة 
من خبرته البحثية والتوثيقية والروائية  وفضاء المسرح 
إلى أســطرة المكان، حيث تتكون الأسطورة من عناصر 
رئيسة تشــمل: الشخصيات )كالأبطال والآلهة(، المكان 
والزمــان، والــراع الذي يــؤدي إلى تحــولات ظواهر 
طبيعية أو بشرية تنعكس على المكان. وتحويل المكان 
مــن حاضنة للأحداث إلى بطل مطلق، يعبّ عن الزمان 

والتاريخ والأحداث والوقائع والهُوية والثقافة.

ومــن هنا يتحــول المكان إلى قوة مؤثــرة في السرد، 
متجــاوزاً موقعه المادي والحسي الطوبوغرافي إلى البعد 
المثيولوجي الرمزي الذي يحوز جذرًا قداسيًّا، هو جذر 
النص الأول، الذي ينتــج المعنى البكر بجماليات اللغة 

والسرد.

في البدء
لا بدَّ من القول: إنَّ المكان يعبّ عن متخيل، والمكان 
صورة بصرية تقيم في الذاكرة، والمكان حاضنة حســية 
للإنســان، وحاضنــة الذكريات.. هو تاريــخ، وانعكاس 
للثقافة، وصانع لهــا..ولا يمكن أن تتُخيل الحكاية دون 

المكان..
والمكان يشبه اللوحة التشكيلية بعناصره التي تتصل 
بالخلفيــة والفراغ والكتل والظل والنــور؛ وبالتالي فهو 
ينطوي على صــورة قابلة للقــراءة بأبجديــة اللوحة، 
وقابل للكتابة بأســلوب الحفر والنقش والحرف، ولأنَّه 
كذلك، فهو يمثل مدونةً وأرشــيًفا تاريخيًّا لأثر الإنسان، 
الذي قرأه )ميشيل فوكو( ضمن طبقات تتراصف فوق 
بعضها بعضًا، وتتداخل النصوص، وتتشــابك، لتشــكّل 
متنًا مختلفًا ينتمي لسابقيه، ويحمل جزءًا من سماتهما، 
ولكنَّــه يفارقهما إلى أفق آخر. وهذا الأفق الآخر/ النص 

المخبوء هو الذي حاول مفلح العدوان قراءته.
وهكذا حاول العدوان أن يقرأ المكان، بوصفه إنشاء 
وتشكيلً جديدًا تتداخل فيه الأحداث والتاريخ والذاكرة 
والرواية، حيث يأخذ المكان ملامح الإنســان وســاته، 
ويمنح الإنســان طبعه وخصائصه، وربما يشكل هُويته، 
فالمكان يحــرُ في الثقافة ويصبح عنــرًا من عناصر 

تشكيلِها، وتسيطر دلالة المكانِ على بقية الدلالات.
ونحــن حينما نكتب عــن المكان، فإنَّنــا نعيد بناءه 
بمشــاهداتنا، لكنَّنــا لا ننسى أن نتحــرى الرواية الأولى 
للمــكان، وتحولاته، وتبدلاته، فالمــكان يمكن أن يكون 



21 أفكار  ملف العدد

لك، أو يكــون عليك، والكتابة عن المــكان، شيءٌ مغرٍ، 
ولكنَّه ينطوي على كثــر من الفخاخ.. لأنَّ المكان ليس 

واحدًا. 
قبــل القراءة للمــن، لا بدَّ من الانتبــاه لما ذكّرنا به 
الكاتب، في بداية المجموعة من ســيميائيات وإشارات 
وعلامــات، بقوله: "الهامش مفتــاح المتن، فلا تهملوه"، 
هنــا يحرضنا على قراءة الإحــالات للمصادر التي تقود 
الحدث وتفسره وتشرحه وتفك غموضه بسبب تداخل 
النصوص.. أو المتون. أو بســبب النسيان، حيث يقول: 
"الذاكرة في طريقها إلى خزائن النســيان، قصص المكان 
موزعّــة بــن الآلهة والبشر.. ولا شــاهد عليهــا إلا ما 
تبقّى مــن نقوش الحَجَر!". وهنا نعــود إلى )فوكو( في 
أركيولوجيا المعرفة، حيث أنَّ "التاريخ المعرفي لا يتطوّر 
خطيًّــا، بل عــر انقطاعــات وتحولات تحــدّد المعرفة 
الســائدة في كل عصر"، وهو يرى أنَّ النصوص المكوّنة 
ــا تهتم بالطبقات  للخطــاب لا تقتصر على اللغة، وإنَّ

الصامتة للأرشــيف التي تبُرز الانقطاعات المعرفية، 
وكيف تتداخل النصــوص فوق بعضها بعضًا، الذي 

يحتاج معه الأمر للحفر وسبر غور مكان النص.
ولكن أكثر الإشــارات وضوحًا هــو الغلاف الأول 
الذي صور رســاً لمنحوتة عراقية قديمة لكلب، وفي 
خلفية جدار لحروفيات مسمارية على رقاع طينية، 
تحمــل بصر القارئ والمتلقــي إلى مُناخات الكتاب 

الأسطورية القديمة.

العنوان
يمثل العنوانُ عتبةَ النص، ولكنَّه أيضًا يلعب دور 
الشــبكة العصبية التي تتصل بالمتون الداخلية 
لمجمــل المجموعة القصصيــة وعناوينها، وفي 

اختيــار العنــوان المكوّن من مبتــدأ وخبر/
)صفة( "النبــاح الأخير"، الذي يعني النداء، 

أو الإنــذار، وهو يدلُّ عــى التحذير من خطر، ويعني 
مشــاعر الخوف، والأخير، الذي يعنــي الفرصة التي لا 

تتكرر، النهائية.
وأظــن أنَّ اختياره لعنــوان المجموعــة في ارتباطها 
بقصة "أهل الكهف" تشي بالتضــاد بين النوم، والنداء 
الأخير، النباح الذي يدلُّ على اليقظة، ويرمز في المقابل 
إلى التحذيــر مــن الظلم، ويدعو إلى التمــرد ومحاولة 

الانعتاق والحرية. 
وتشكّل القصصُ الأربع عشرة، قراءةً في تاريخ المكان 
وجمالياتــه وارتباطه بالشــخوص والوقائع والأحداث، 
وســر غور التراث، ورصد مُناخات الاســتبداد والظلم، 
وتشــوّف الرغبــة في التحــرّر، ليخلص إلى أنَّ أســاء 
الأمكنة التي تمثل تجليات لأثر الشــخوص الذين مروا 
من المكان وتركــوا ظلاله عليه، ومنهم: الخضر، إلياس، 

عجلون، ... 
وتتجلّ جمالياتُ المكان في:

- النســج اللغوي للنص، والتصويــر الكتابي للمكان 

الكاتب مفلح العدوان
الكاتب مفلح العدوان



أفكار22

ــا موازيــا للأبعــاد الفيزيائيــة للجغرافيا  بوصفــه نصًّ
والتضاريس والطبيعة.

- تراصفات المكان وطبقاته التي تشكّلت عبر الأزمان 
والحقــب نصوصًا بصرية، متداخلــة، ونتيجة للتداخل 
فقد ولدت نصوصٌ جديدة تكشــف عن هُوية ملتبسة 
وأحياناً غامضة للمكان لأســباب تتصل بالزمان والأنواء 
وتأثيرات الطبيعة، وأخرى نتيجة التدخل القهري للقوة.

- طبيعــة العلاقــة بين المــكان وملامح الشــخوص 
وســاتهم وهُوياتهم، والأثــر الذي تكــوّن في المكان، 
بحيث تأخذ ملامح الإنسان صورة المكان، ويعبر المكان 

عن ثقافة الإنسان.
- تصويــر طبيعــة الصراع بــن الاســتبداد والظلم 
والتمرد ومحاولات الانعتاق وجماليات انعكاســه على 
اســم المكان وصفاته، فاختيار المكان يكشــف عن نية 

المقيم..
- التداخــات بين الدنيوي والمقدس، ودور المكان في 

تشكيل الوعي الجمعي.
ومن المؤكــد أنَّ جماليات المــكان أول ما تتبدى في 
التصويــر اللغوي، حيــث تتماهى اللغة المســتخدمة 
في النــص مع طبيعــة الموضوع التاريخي الأســطوري، 
وتتداخــل مع شــكل النــص الــذي يحتشــد بالرموز 
والمعتقدات، من خلال اللغة الشــعرية التي تتكئ على 

المجاز والتأويل.
 وبظنــي أنَّ كل كلمة في المجموعة تحمل جيوشًــا 
من المعاني والتأويلات التي تنفتح على دلالات مفتوحة 
على كل الجهات.. وتحديــدًا حينما يذهب في الكتابة/ 
الرســم إلى المدرسة السريالية التي تعتمد في بنيتها على 
العقل الباطن واللاوعــي من خلال الأحلام والتصورات 

العجائبية.
وفي قصــة "برُج الناقة"، تتجلّ الصورة الســوريالية 
التي يكون فيها الكاتب راســاً ومرســومًا، فهو خارج 

النــص حينًا، وداخــل النص حينًا آخر، فهــو ابن النص 
وكاتبه.

"راغبًا في الرؤيا.. 
منبثقًا من جوف الصخر، ولا أحد سواي!

بريشتي أرسم المكان.. 
قُدِدْتُ من صخر، وأنا وليــد عرس الرمل والضياء.. 

أنا عصارة السماء!
عتُ بجسدي  أعلنتُ ذاتي، على غفلة من الفجر، وتلفَّ

قبل أن يدري المساء..
جالساً هنا..

دائماً، أنــا هنا؛ حينًا في »نبع العَين«، وآخر في »جبل 
الخَزعلي«، وثالثاً في »المعَبد«، لكنّي لا أخرج من حدود 

»وادي رَم«.  ص15 

ما فتنةُ الراء والميم؟!
ويعيد الكاتب العــدوان ترتيب المكان وفق حروف 
ـة عين.. حرفان،  اللغــة بما تحمل مــن أسرار، "رمَ.. كَرفَّـَ
ووثنُ الغواية.. رملٌ، وشــبقُ النور.. صخرٌ، ومجوســيّةُ 
اللون.. قمرٌ، وســكينةُ الملائكة.. ريحٌ، واستنطاقُ الأبد.. 
راءٌ، ميمٌ.. رمَ!". "رتلّتُ الاســم عالياً كأنهّ آيةٌ، فوجدتُ 
أنَّني أرُدِّد اسمي في المكان نفسه الذي تسامى معي.. 

ها أنا هو، ها هو أنا، ها نحن »رمَ«.. حينئذٍ، تذكَّرتُ 
النقــش مرة أخــرى، ذاك الذي رأيتهُ أســفلَ الجبل!". 

ص16

الجمالُ مضارعًا للقوة
، هو إعادة تشــكيل المرئي، أو رؤية  وإذا كان الفــنُّ
مــا لا يرى، فإنَّ الكاتب في قصــة "عرس ابنة الخوري"، 
لا يكــرّر الواقع كما هو، بل يأخــذ العناصر الموجودة، 
الحكاية والشــخوص والأشــكال، الألوان، المواد، ويعيد 
تشــكيلها بطريقة مبتكرة، إنَّها عملية تحويل مادي أو 



23 أفكار  ملف العدد

بصري لشيء موجود بالفعل.
وفي القصة، فهو يصوّر طبيعة الصراع بين الاســتبداد 
والظلــم والتمــرد ومحاولات الانعتــاق.. حيث يتبدى 
المــكان تجســيدًا لنبضهــم التائق للحريــة، فالطبيعة 
بجمالهــا وبركاتهــا وقداســتها، هي التــي تمنح المكان 
فلســفته وجمالــه، وفي الوقت قوته لمواجهــة الظلم، 

فالجمال هنا يمثل مضارعًا للقوة.
"يغُمِــض عيناً ويفتح قلبــاً، فيََلِج الــرزخ بين برَكة 
الزيتون، وقداسة العنب، ســامعاً رَبةّ الفحيص، وكأنَّها 
تبُارك مســرته في بحثه عن المخُلصّ للمدينة من قلقها 

وجَور الظالمين عليها." ص82

النقوشُ إذ تمنح المكانَ سرَّها
وفي قصة "المجوس يحرقون البازلت" يذهب الكاتب 
إلى أنَّ الإنسان هو الذي يمنح الطبيعة هيبتها، وجمالها 
أيضًا، حيث تتناســل سلالة الإله كموش في ميشع ملك 
ذيبان الذي ينتصر عــى أبناء عِمري، وتتداخل الأزمنة 
ليباع تراث ميشــع للغرباء، وتبقى المســلة التي دوّن 
عليها انتصاره شــاهدةً على بطولــة الرجل الذي منح 
الجمال للأشــياء. ويأتي الحفيد ليقرأ العلاقة بين المكان 
وملامح الشــخوص وســاتهم وهُوياتهم، والأثر الذي 
تكوّن نقشًــا في التراب والماء والصخــر وفي المدن التي 
تحمل سر ميشــع الذي يعطي للشــجر زهَوه، وللتراب 

مهابته، وللماء نقاءه، وللهواء رحابته، ولمؤاب تاجها..
"أي كمــوش.. لا سّر يبَقــى بعد عُمرٍ من الســنين! 
اب يــدري.. والماء، والصخر، والدمــاء التي أريقت  التُّ
على أبواب ذيبان، وميدبا، ومعان، وبصرى، وعرعر، وأم 
العمد، وحســبان.. كلها أماكن تدري السّر الذي جعل 
الأفئــدة تنبض توَقاً كُلــا جاء ذِكر ميشــع، خليفتك، 

وظلك في مؤاب!
هكذا تكون تتَِمّة الــدرب.. وَحدك، أي كموش، مَن 

كان يعرف أنَّ لا شــاكم لسطوة عِمري إلا ميشع الذي 
يعطي للشــجر زهَوه، وللتراب مهابتــه، وللماء نقاءه، 
وللهواء رحابته، ولمؤاب تاجها الذي ما رسخ على رأسها 
إلا حين حَنّت شــعرها بالدم، وضَفرت بشــعاع النَّصل 

جدائلها." ص93

الأنثى المكان
بــن الإنســان والمكان ثمــة علاقة تتصــل بمكونات 
الطبيعة وعناصرها الأربعة، الماء والهواء والنار والتراب، 
والإنســان من تراب، ومــن ماء، يعيــش بالهواء، وسر 
اســتمرار حياته، حينما يتجلّ في النار، ويرى )غاستون 
باشلار( أنَّ اكتشاف الإنسان البدائي للنار ارتبط بتجربة 
الاحتــكاك الذي ينتج حرارة. وكانــت الأنثى جزءًا من 
طبــع النار، وهي ربة عمون التــي تمنح المكان جماله، 
كــا يقــول ابن عــربي .."كل مكان لا يؤنــث لا يعول 

عليه.."
ــل الرســم..  هذا حُــبٌّ من أوّل خــط، وكأنَّ  "أتأمَّ
للوّنِ سِــحْرَ النظرة العذراء! متى كان هذا؟!. مَرَّة حين 
مت عَناء المسَــر وَحيداً بين سقف السيل، ودرَج  تجََشَّ
فرعون، مروراً بســبيل الحوريات، وسط البلد؛ مدينتي 
عــاّن، وَمَرَّة أخرى عندما قــرأت أنَّ الصبايا كُنّ يلَهَثن 
بيل فتلتحم  فِتنةً وَيزَدَدن حُسنًا ما إن يدَخُلن رخُام السَّ
أجســادهن رسمً على حُلم المكان. أرُاوغ النبض.. أتملَّ 
نقُوش الفتنة هناك. لم يكَُنَّ بلا أرواح، وكأنَّ أنُثاي التي 
أعشــق هي إحداهنّ، وهــذه تجربتــي الأولى في وَلهٍَ 
أســمّيه »توَقاً«، وينعتونه »استلاباً وأسًرا«.. تلك أنثاي، 

وهذا حُب، لا حبر على ورق!" ص95

من يملك الاسمَ يملك المكان
وفي "عربــات لعســاكر الفراعنــة"، يتفــرد المــكان 
من جماليــات الحكاية ذاتها، حيث يتــم اختياره تبعًا 



أفكار24

للرغبة في الحرية، هكذا تم اختيار الكهف، وحســبان 
والفحيص، والفدين/ المفرق وهكذا ارتبط الاسم نتيجة 
لقهر العدو، حيث "وضع الإســكندر يده على المدينة"، 
ويتســاءل الكاتب، "لماذا ينادون مدينتي باسم بيلا."، 
هو الصراع على الأسماء، ومن يطلق الاسم يملك المكان 
ويحــوز عليــه، وبالتالي يصبــح الصراع، صراع أســاء 
وصفــات، بمعنــى صراع ومعركــة سرديــات وروايات. 
وتغدو الحكاية، تعبّ عن ســرة المتمردين الباحثين عن 
الحرية والتحرّر من الغزاة، وكأنَّ كل الأماكن في مسرود 
مفلح العدوان في "النبــاح الأخير"، هي تجليات لرفض 
الظلم والاستبداد، ومقاومة الغزو والعدوان والاحتلال..

"همــس له أقربُ الملاصقــن له: »لم تعَُــدْ مدينَتكَ 
رون الــورد الذي يغطيّهــا ربيعًا،  يــا بعــل، لكنَّهم يقَُدِّ
فأسموها )بيلّ(؛ زهرة الأمكنة. صمت بعل.. غَفا.. ونام 
طويــاً. لم يعُــد لمتابعة كلامه إلّ حــن نبهّه مَن حوله 
إلى جيشٍ جديــد يزحف إلى )فحلو( وصوت من حوله 

يصيح: »أنقِذْ مدينتك يا بعل«. ص77
المكانُ والهُوية

وفي "شــهادة وفاة"، ثمة مســاءلة لأثر الحدث على 
تبدل أســاء الأماكــن وهُويتها، وأحيانـًـا يحقُّ لك أن 
تتســاءل: ماذا كان اســم هذا المكان قبل ألف عام أو 
مئة سنة..؟!. "أواصل الانحدار بين حُلم اليقظةِ وحضن 
البحر الميت، عميقًا حتى أخفض بقعة في الأرض.. ترى 
ماذا يختفي تحته؟ ما اسمه قبل أن يكون ميتا؟ً". ص62

تراصفُ الحكايات
يقال إنَّ دخول الطعام على الطعام يفســده، ووقع 
الحافــر على الحافــر في قصة، يشي بالسرقــة، ودخول 
الــكلام على الكلام يشــوّهه، وكتابة النــص على النص 
تخفي الســابق، ويمكن أن تشوّه التاريخ، وفي "نبوءات 
راهــب الزرقاء"، فــإنَّ الأماكن تتغيّ كــا البشر، ومن 

البشر، فقد اســتطاع شبيب بن تبع الحميري أن "يمحو 
لمسة الرومان عن القلعة"، ويغيّ وظيفته "حتى أصبح 
اســمها قصًرا". "وقلت للراهب: أكمل.. ابتســم، وكأنَّه 
تي، فأكمــل: »الأقاويــل أبقى مــن البشر..  فهــم غُصَّ
كــا أنَّه صادر الاســم ماحيًا من ذاكرة الحجارة ســرة 
)الحارث(، ليحلَّ العنوان الجديد علامةً على ذاك المكان 
الذي غدا اسمه )قصر شبيب(، وهنا يتبدّى الصراع على 
المكان الذي يمنحه اسمه وقيمته وجماله، حيث صادر 
الحميري الاســم ماحيًا من ذاكرة الحجارة اسم الحارث 

وسيرته". ص59

المعرفةُ السريّةُ
وفي قصــة "لفائف القلعة"، يســتعيد تاريخ المكان، 
ـه حارس البحر  بقصة النبــي الخضر الذي يوصف بأنّـَ
ومعلــم المعرفة السريـّـة، وبأنهّ يســاعد الذين هم في 
محنة، فهــو يجتاز المصاعــب لأجل الآخريــن.. "كأنَّه 
يجتاز ظلــات العــالم الســفلي، إلى أن يتلمّس حافة 
الســور العلــوي للقلعة.. قمــم الجبال وقــد غطَّاها 
الظــام.. تســاءل: " كلّ هــذه الجبــال لوَّنهــا الخِضْ 
بخُضرته".. "تابع نقطةَ نور تقترب وســط أثير السواد.. 
رصدها وهي تأتي.. سار بنظره معها، حتى سمع رفرفة 
أجنحتها.. أمسكها، وفضّ اللفافة من قدمها، ثم بسطها 
بين يديــه، فتغيرت ملامح وجهه عبوسًــا وهو يقرأها: 

»من قاتل بني عوف؟".
وبنــي عوف كما يقــول الكاتب قبائــل من قضاعة 
ومن بني وهران، استقرت في جبل عجلون زمن الخلافة 
الفاطمية، كانوا ذوي بأس شــديد، سيطروا على الجبل، 
وأصبحت المنطقة تعُرف باسمهم. عندما بدأ أسامة بن 
منقذ )أحد قادة صلاح الدين الأيوبي( بناءَ قلعة عجلون 
م  عام 1184م، كثُت تحرُّشات بني عوف بجيوشه، فصمَّ
على إزالة خطرهم، وكان أن دعا شيوخهم إلى وليمة في 



25 أفكار  ملف العدد

القلعــة، وحين فرغوا من الطعــام، أمر جنوده بالقبض 
عليهم وسجنهم وقتل مَن يقاومهم.

سؤالُ الهُوية
وفي "الموءودة الغريقة"، يسائل الهُوية بنصٍّ شعري، 

يقرأ فيه الذاكرة التي تحاكي نبض الأزل..
"مُتَّكَئي مُرجان أيلة.. وكََأنَّ أتَوَسّــد زند البحر، أتَبع 
حُلمــي الأزََلّي هناك، حَيث الرُّســومات عــى جُدران 
كُهوف الذاكرة، والموسيقى بدائية الإيقاع تحاكي النبض 
.. أذرع البر والبحر  الأول، حــن تفتحت أنوار عينَيّ عليَّ
توقاً إلى الاستراحة في حاضرة مجاورة للبحر. هل أحلم، 
ــدي  أم أتذكّــر، في خلوتي أمــام أيلة؟ ها أنا أتبع تجَسُّ
ــعاب المرجانية ذاتها  الأول... كنعانيًّا اســراح على الشِّ
التي أنَفض الغبار عن ذاكــرتي من عليها كُلمّا صعدتُ 

كي أتأمّلها. مَن أنا الآن؟". ص99
ويجيــب عن الاســتهلال الذي عاين المــكان بوجد 
الصــوفي، بوصفه حــارس المدينة وذاكرتهــا ووجوهها 
المتعــددة.. "ما أنقــى اللحظة.. حين انتبــه إلى حلولي 

وأصبح خاشعاً لمهابة حضوري..".ص99

المكانُ مختبرُ الحكاية
في كل نصوص مفلــح العدوان في مجموعته الأخيرة 
"النباح الأخير"، يغدو المــكان مختبر الحكاية.. وحامل 
الأسرار، ومفتاحهــا أيضًا، ويمسي المــكان بوتقة التاريخ 
الذي يسقط معه الماضي على الحاضر. وفي جُلِّ القصص، 
التي شكَّل العنوان شبكة عصبية لربطها معًا في المكان 
بتعــدّد الزمان، حاول الكاتب قــراءة هُوية المكان من 
خلال استعادة الحكايات التي تتصل به، بقراءة التاريخ 
الــذي تم إخفاؤه لأســباب تتصل بالظلم والاســتبداد، 
ولأســباب تتعلق بالمحتل الغازي، وهي النصوص التي 
دوّنها المنتصر، ومفلح يحاول تفكيك نصَّ المنتصر الذي 
زوّر تاريــخ المــكان وهُويته، وفي هذا التزوير تشــويه 

للمكان.
حيــث يقول في قصة "بانتظــار المخلص" "ثَةّ نبُوءة 
قهــا، الآن، أو غداً، وحتــى آخر الزمان،  لا بــد من تحقُّ
لكن البداية كانت في هذا المــكان. قال الكهل كلماته، 
واستمر في تتبع الأزَقِةّ القديمة، طارقاً بعُكّازته تارةً على 
حجارتها المرصوفة هناك منــذ أول صَخة طفل، وتارةً 
يدق  بها على الأبواب أملاً في أن يخرج له الذي ينتظره 
منذ مئات السنين مُجَسّداً كأنَّه مولود الآن أمام عينيه. 
يعُيد الكهل التذكير بالنبوءة، ويســتفيض مُتَنَّاً بالاسم 
الذي تارةً هو »إلياس«، وأخرى هو »إيليا«، وثالثة هو 
»إيــل يس« أو »يس بن إيل«. "وما إن بدأ حتى بدأت 
تصطــفُّ حوله خيالاتُ شــخوص، فيهــم بعض ملامح 
إلياس، ولكن بهم روائح بلدان ومدن أخرى، كُلُّ واحد 
منهــم يريد أن يسَرد قصته التي تشــبه قصة إلياس في 
غيابه المفاجئ، على وعــدٍ بأن يعود مُخَلِّصًا للبشر من 

شرور الظالمين".
هل يتحدث الآن عن هذا المكان الذي يحجز مُتكَّأه 
فيــه، أم عن ذاكرة المخَُلِّصين في كلّ الحضارات والأزمنة 
من خلال المخُلِّص ابن »لسِْتِب« الذي اسمه »إلياس«؟.

يقسّــم غالب هلســا )**( المكان إلى ثلاثــة أنواع، 
وبحسب علاقة الرواية به، وهي: 

1 - المــكان المجــازي: وهــو محض ســاحة لوقوع 
الأحداث لا يتجاوز دوره التوضيح، ولا يعبّ عن تفاعل 

الشخصيات والحوادث كما نجده في رواية الأحداث.
2 - المكان الهندسي: وهو الذي تصوّره الرواية بدقة 
محايــدة، فتنقل أبعــاده البصريــة وجزئياته، وتعيش 

مسافاته، من دون أن تعيش فيه.
3 - المكان بكونه تجربةً تحمل معاناة الشــخصيات 
وأفكارهــا ورؤيتهــا للمــكان، وتثــر خيــال المتلقــي 

فيستحضره بوصفه مكاناً خاصًا متميّزاً.

)*( مفلح العدوان. النباح الأخير، الآن ناشرون وموزعون، عمان ط2، 2025

)**(غالب هلســا: عذابات السجن والمنفى واهتمامه بالمكان، الهدف، الأربعاء 

29 يوليو 2015.



أفكار26

المكان: تحوّلاته ودلالاته؛ رواية )رغبات ذاك الخريف( لليلى الأطرش أنموذجًا تحليليًّا

أ.د. حنان العمايرة*

* أكاديمية أردنية/ جامعة البلقاء التطبيقية/ كلية السلط

 يُعدّ المكانُ عنصراً مهمًّ من عناصر النصِّ الروائي، وله أثره في إظهار فاعليّة الزمن، وتأطير الأحداث والكشف 

عن الشخصيات وانفعالاتها، في لغةٍ تجسّد الرؤية التي يسعى الكاتب لإيصالها عبر سيرورة سردية تؤطّر لمنظور 

ا يصبح لهذه  جديد ومختلف للأمكنة الموصوفة، فلا يُعدُّ المكان مجردّ بقعة جغرافية تجري فيها الأحداث، وإنَّ

الأمكنة دلالاتها ووظائفها في النصِّ الروائي.



27 أفكار  ملف العدد

 وفي روايــة "رغبــات ذاك الخريف"  تبتدئ " ليلى 

الأطــرش " روايتهــا  التســجيليّة " الواقعيّة" بوصف 

عــان، بقولهــا: "إنَّها مدينــة من حجــر)1( " فتقف 

عند بيوتها وأســواقها وضواحيهــا ومدرجّها الروماني؛ 

لتخلق شــبكةً من العلاقات بين الأمكنة والشــخوص 

فتعكــس بأوصافها أبعــادًا دلالية متعــدّدة، وتفُْضي 

إلى كُنــه العلاقــات التي تربط المكان بســاكنيه، فما 

بين الأوصاف الجغرافيــة والأبعاد الفنية تجتهد ليلى 

الأطرش في انتقاء أمكنة تنســجم مع طبيعة الأحداث 

التي تجسّدها الشخصيات، فما بين الحقيقة الواقعيّة، 

والذاكــرة التاريخيّة نجد المكان مــرآةً  للتاريخ تنقل 

المتلقي من فلسطين حيث نكبة 1948م إلى تفجيرات 

عمّن عام 2005 م.

والمــكانُ الروائيُّ لا يقف عند حــدود طوبوغرافية 

ا هو وسيلةٌ للكشف  الأرض بأوصافها الهندســية؛ وإنَّ

عن الأمكنــة من منظور دلالي، فيصبــح المكانُ قادرًا 

على اكتناه أحاسيس الشــخصيات وانفعالاتها داخل 

النصّ السردّي فيعزّز القيمة للتعالق بين المكان وسائر 

العناصر السردية الأخــرى، وفي هذه الرواية تعدّدت 

دلالات الأمكنة، لتحقّق رؤية الكاتبة وثيمتها في هذا 

النص، فالاغترابُ المكانيُّ تمثلّ في خروج "غيث وموسى" 

من حدود وطنهما " الأردن" إلى أمريكا وفرنسا لتحقيق 

ا المكان الحافل بالمعاناة رغم ما فيه من  أحلامهما، وأمَّ

ســعي لتحقيق الذات والحفاظ عــى الكرامة فتمثلّ 

بمخيمّ الحســن وتجسّد بشــخوصه من مثل: "أحمد 

ونوال". وما بين بيروت وعمّن نجد "رجاء" تعكس في 

سيرتها التغيّات الفكرية، وفي الكويت أظهرت عائلة... 

أثر المال في تغيّ الســلوك الاجتماعي. وهكذا نجد أنَّ 

الأمكنة في هذه الرواية تتسع لتجسّد مشاهد تعكس 

أثر البيئة في تشــكيل الشخصية الروائية وتغيّاتها مع 

مرور الزمّن.

ورغــم أنَّ أحــداث الروايــة دارت في فــرة زمنية 

معاصرة ما بين عام "2002م – 2005م" إلا أنَّ الروائية 

اســتطاعت أن تنظم الأحداث في نســيج زمني ممتدّ 

يربط مــا بين التاريخ الماضي والمعاصر في حلقة وصل 

لا تنقطع عمّ تعيشه الشخصيّات الروائية، فالأحداثُ  

تــدور في فلك مــكانّي أطُِّرَ لــه عبر العتبــات النصيّة 

الفرعية، مما شــكّل رافدًا يغذّي الثيمة الرئيسة التي 

دارت حول التغيّات التي طرأت على أماكن متعددة؛ 

أمريــكا،  كالمخيّــات في الأردن، والمستشــفيات في 

وأشــارت إلى أثر التغيّات السياســيّة في الواقع الذي 

تعيشه الشخصيات على اختلاف أمكنتهم، مثل خروج 

عدد من الفلسطينيّين من أرض الكويت بعد الاحتلال 

العراقي لها، وأشارت إلى أثر اتفّاقية أوسلو في تشكيل 

رؤية جديدة في العودة إلى فلســطين، وكشــفت عن 

أثر الأحداث السّياسية التي حوّلت الآمال إلى خيبات  

كحادثــة حصار إسرائيــل لياسر عرفــات في رام الله، 

فتصبح الرغباتُ مكبوتةً بواقع سياسي مؤلم.

العتبات النصّية:

تشــكّل العتبــةُ النصّيّــةُ مفتاحًا في قــراءة النّص 

والوقوف على أبعــاده الدلالية،  ولعلّ عنوان الرواية  

يشــر إلى مكامن النفس في زمن التغيّات والتحوّلات 

الفكريــة والاجتماعيــة، وهــذه هي "رغبــات ذاك  

الخريف"؛  عنــوانٌ يوحي بالتغيّات التي طرأت على  

العالم العربي بشكل عام وعلى عمّن وأهلها على وجه 



أفكار28

الخصــوص، إذ لم يكن خريفُ عــاّن في عام 2005م 

اعتياديًّا، فقد أحدثت سلســلة الهجمات والتفجيرات 

الإرهابيــة في فنــادق العاصمة تغييراً في شــخصيات 

الرواية ورؤاها، ولهذا نجد عثمان الذي يحلم بالأبوّة 

منــذ زمن بعيــد،  يعلن في نهاية الروايــة أنَّه لم يعُد 

يســعى لإنجاب طفل في هذا العالم المجنون الذي لا 

يمكن التنبؤ بأحداثه. 

فالرغبــاتُ التي مثلّتها شــخصياتُ الرواية ســواء 

أكانت واقعية كشــخصية العقّاد مخرج فيلم الرسالة 

أم شخصيات خيالية اختلقتها الروائية لتظُهِْر التباين 

الإيدولوجــي والثقــافي والاجتماعــي في المجتمعات 

الأردنيــة، بقيت مطويـّـةً بين جــدران الفنادق التي 

عصفت بهــا التفجيرات فأصبحــت ركامًا يعكس أثر 

الإرهاب في مختلف فئات المجتمع.

ــا العتبَــات الفرعية فقد تكوّنت من خمســةٍ   أمَّ

وعشرين فصلً؛ ابتدأت بـ: "عمّن، ثم مخيمّ الحسين، 

وانتهت ب " ذاك الخريف". 

 وعــر هذه العتبات الفرعيــة تمضي ليلى الأطرش 

لترســم معاناة الطبقات الاجتماعية المختلفة، ليبقى 

الحسُّ الوطنيُّ والقوميُّ هو القاســمُ المشــركُ الذي 

يكشف عن التلاحم الاجتماعي بين عائلتي الطيراوي 

القادمة من فلسطين وبيت الحمود في السلط. وتتسع 

بؤرة التلاحم بين الأماكن العمّنية:" مخيمّ الحســن، 

العبدلي، وحي الياسمين" والأماكن الخارجية:"السلط، 

الكرك، مادبــا" والأماكــن الغربية: "أيوَا، واشــنطن، 

باريــس" والأماكن العربية: "الكويــت، بيروت، اللد، 

يافا".

وضمن حركة الشــخصيات في هذه الأمكنة تتجلّ 

جمالياتُ الأمكنة بأوصافها وتجليّاتها، ومن بين عتبات 

المخيّــم نتأكّد مــن أنَّ علاقة الفلســطينيين مع أهل 

الســلط ســبقت هجرة اللاجئين؛ فهي تمتدُّ إلى بداية 

القــرن العشرين بعد الحــرب العالمية الأولى، فكانت 

الهجرةُ عكســيّةً من الســلط إلى نابلــس، وفي قراءة 

التاريخ نقف عند تفاصيل الحياة في هذه الأمكنة، ولا 

تغيب صور المقاومة في اللد ودير ياســن عن مشهد 

حكايــات الجدّة التي اســتقرتّ في حيّ الكمالية بعد 

عودتها من الكويت،   فتســرجع مشاهد البطولة في 

الأمكنة المختلفة وترويها لحفيدتها، وتستمرّ الروائية 

في قــراءة أثــر المكان في ســلوك الشــخصيات؛ ففي  

جبال مؤاب يتجسّــد الظلم الذي يقع على عشيرة... 

وتتكشّــف فيها تفاصيل الجلوة العشائرية للعائلات 

المســيحية التــي انتقلت من الكــرك إلى مادبا حيث 

يبدأ خريفها الحزين، وتتســاقط أوراقُ النسيان لمحو 

خطيئة الفتاة... التي هربت... ليلة زفافها. 

الأمكنة ودلالاتها: 

تتسّــع دلالاتُ الأمكنة في النــصّ السردي وتتجاوز 

الوظيفــة الجغرافيــة الهندســية المتعــارف عليهــا، 

فيصبــح وصف المــكان بتفاصيله الدقيقة انعكاسًــا 

للانفعالات الحسّــية والنفســيّة التي كانت تعيشها 

الشــخصيات في هذا المكان، ومن هنا نجد أنَّ الكاتبة 

حين قدّمت وصفًا لمخيّم الحسين، وقفت عند دقائق 

التفاصيل الوصفيــة المكانية لتعكس معاناة اللاجئين 

الفلســطينيين، وبين تفاصيل الوصف تكمن الدلالة؛ 

فمنزل أحمد عبارة عن "غرفتين تشــتاقان النور صيفًا 

وشــتاءً، نهــارًا وليلاً )2(  ".  انعكــس ظلام البيت على 



29 أفكار  ملف العدد

حياة أحمد، وأصبــح غياب النور معــادلاً موضوعيًّا 

لغياب الوطن، فأخذ يثبت ذاته في كل مكان يســكنه 

تقول الأم: "فالفلســطيني يبــثّ جذوره في كل أرض، 

والفلســطيني وين ما راح بيزرع حتــى في الصحراء، 

يمكــن؛ لأنَّهم خلعونا مــن أرضنا صرنا نمدّ شروشــنا 

في الــراب)3( ". ولعــلّ هذا التفســر النفسي لارتباط 

الفلسطينيّ في أي أرضٍ يعيش فيها، وكأنَّ من لا يملك 

وطنًا بحدود جغرافيّة يصبح العالم كلهّ وطنه.  

 وقــد يصبح المكان ذا دلالة إنســانية واجتماعية، 

وهذا مــا حدث حين خرجت نــوال من حدود بيت 

الزوجيــة الــذي تعرضّت فيــه للتعذيــب والعنف، 

فخرجت من هذا القيد إلى الصالون الذي كشف عن 

مهارتها في  تصفيف الشعر وإثبات الذات، وأسهم في 

الاطلاع على تجارب الآخرين والاستفادة منها والاقتداء 

بالنماذج الإيجابية؛ واســتطاعت أن تتجاوز العادات 

والتقاليــد  فقرّرت أن تطلب الطلاق؛ فالصالون مكّن 

الشخصيّة النسويةّ من مهاراتها وقراراتها وانفعالاتها 

وهــذا ما دفعهــا للتخلصّ من ســلطة زوجها الرجل 

الشــاذّ، وكأنَّ المكان وســيلة لخلاص المرأة من قيود 

السلطة الأبوية. 

وقد يشــر المكان إلى التقدّم العلمي فهو من أهم 

الدلالات التي كشــفت عنها المستشــفيات في عمّن، 

وهذا ما دعا عثمان "السوداني" لأن يأتي إلى مستشفى 

"الكيلاني" ليقوم بعملية زراعة نطفة تتحول لطفل في 

بلدٍ عُرف بتقدّمه العلمي.

وفي الكويــت "ظهــرت دلالــة جديــدة للمكان، 

حيث اســتطاع المهندس "سامي محمود" أن يستغلّ 

قدراته للحصول على المال بعدّة طرق، ولعل دلالات 

اســتغلال الأمكنة بموجوداتها تشــر إلى سرعة تأقلم 

الشــخصية الفلســطينية مع البيئة الجيدة، وهذا ما 

ظهر في التغيّات التي طرأت على عائلة الطيرواي  

منذ النكبة إلى أن عــادت الجدّة إلى الكمالية 

وعرضت هذه الأحداث، وكأنَّها تشير إلى أنَّ 

حركة الإنســان هي التــي تحدّد جماليات 

المكان، فتتحوّل الأمكنــة ودلالتها؛ ورغم 

هــذه التحــوّلات تبقــى ثيمتهــا واحدة 

وهي أنَّ لكل مــكان خريفًا يغيّ ملامحه 

ومعالمه، فالثبات لا يدوم في أمكنة 

تتغيّ شخوصها وأحداثها، والبقاء 

التــي  للإنجــازات  الحقيقــي 

يحققها الإنسان في هذه الأمكنة 

وللذكريات التي يصنعها فيها.
الروائية الراحلة ليلى الأطرش



أفكار30

 ازدواجيةُ دلالات المكان الروائي: 

 شــكّلت بعــضُ الأمكنــة في هذه الروايــة دلالاتٍ 

مزدوجةً اتسّــعت فيهــا الرؤية الروائية لنقل رســائل 

متعدّدة حملتها الشخصيات في الأمكنة ذاتها، فالمطار 

اتسّــع للقاء الشــابين "مــوسى، وغيــث " اللذين قرّرا 

الهجــرة من الوطــن بحثاً عن فرصــةٍ  أفضل في هذه 

الحيــاة، ورغم الحزن الذي حملته مشــاهد الوداع في 

أرض المطــار، إلا أنَّه كان ســبيلاً للتغــرّ والانتقال إلى 

ا الطائرة وعــى الرغم من أنَّها  واقع يســعيان إليه، أمَّ

"جبال ثلج من غمام تعلقّ بفضائها تحت الطائرة" إلا 

أنَّها كانت مكاناً للتعلقّ بالآمال فقد ترك موسى وراءه 

ماضيًا يمقته ودفع ثمنًا باهظاً ليكون في هذه الطائرة)4(. 

والصالون الذي كان يعمل فيه موسى شــكّل دلالةً 

مزدوجةً؛ فقــد كان رمزاً للتجربة الأولى التي حملت 

معهــا دلالات التعنيــف والخــوف حيث بــدأ فيه 

بالتنظيف والكنس وغســل الرأس وإعــداد القهوة، 

إلا أنَّه بعــد أن كان منبوذًا فيه أصبح في هذا المكان 

مطلوبـًـا عنــد الكثير مــن الزبائن لما اشــتهُر به من 

إتقان في رسم اللوحات فوق رؤوس النساء، "فما بين 

الخوف والتمكّن والقوة" تتجلّ شــخصيّة موسى في 

هذا الصالون، ورغم أنَّ هذا المكان كان مصدرًا لرزقه 

إلا أنَّه تعرضّ للســخرية بســببه؛ لأنَّ صنعة الكوافير 

للشباب" المايص" ولا يليق بأبناء اللاجئين أن يعملوا 

في هذا المكان.

والأمكنــةُ الروائيّةُ تكشــفُ الانفعالات الحسّــية 

والنفســية، وتتجاوز حــدود الطوبوغرافيــا المادّية، 

فمخيمّ الحســن مثلّ لأم أحمــد الهُويةّ التي عبّت 

ا أحمد فاختلفت  عنها بقولها: "المخيمّ هو إحنا)5(". أمَّ

نظرته للمخيم، فأصبح يراه معادلاً موضوعيًّا للسجن، 

فقد ضاقت حياته حتــى الاختناق لأنَّه بقي فيه ولم 

يجربّ الخروج منه.

 فقد كانوا يظنّون أنَّ المخيّم مؤقت وســرجعون 

إلى البلاد؛ إلا أنَّ هذا الأمل ضاع؛ ليتحوّل المخيمّ بعد 

ذلك إلى مكانٍ تتأقلم فيــه الأم ويرفضه الابن؛ الذي 

تعلـّـم منذ وعى أنَّ "عالمه المغلق ســفحٌ لأحد جبال 

عــاّن الســبعة، وأنَّ العاصمة تكبر وتمتــد وتتجّلى 

بعيداً عنه)6(". 

ولأنَّ الزمــن لا ينفصل عن المكان، فإنَّ الازدواجية 

تتكشّف بشــكل أكبر بفعل الزمن، فالمخيّمُ يكشف 

عــن البنية الفكرية والاتجاه الديني لســلوك أبنائه، 

وبعد أن كانت سمة المخيمّ الانفتاح ومواكبة الموضة، 

نجد التغيّات طالت زبونات ســوق جبل الحســن.. 

حيث " اختفت منه نســاء الموضة وانتشرت محلات 

ملابس المحجّبات)7(".

 ولا يمكن فصــل فاعليّة الزمن وتأثيرها في المكان، 

ففي التســعينيات مــن القرن المــاضي تقلصّ حجم 

مخيمّ الحسين حتى الثلثين، وتبدّلت الوجوه وتغيّت 

العادات، وخلط ناسه السياسة بالدين. 

وفي قصر العدل نجد المكان يتسّــع للكشــف عن 

رؤية المجتمــع للمرأة، وهو مكانٌ فيــه العديد من 

التناقضــات، فما بين رؤية الأغنيــاء والفقراء للزواج 

والطــاق تظهــر التناقضات؛ فهناك مــن يطلقّ بعد 

أســبوعين من الزواج لأنَّ العريس ليس من الأثرياء، 

وهناك مــن يرى الطلاق نهايةً لحياة المرأة ويعارضه 

كأم نوال التي رفضت طلاق ابنتها من رجل شــاذّ لا 

يعطيها حقّها.



31 أفكار  ملف العدد

ولعلّ قصر العدل مكان يكشــف التباين في القيم 

بين الماضي والحاضر، وكما يقول أبو محمود: "النساء 

منذ أن أصبح في أيديهنّ مصاري لا يصبرن ونســوان 

زمــان ملائكة)8(". وهو يرى أنَّ القانون الجديد يحابي 

المرأة. وفي قصر العدل اســتطاعت نوال أن تكشــف 

عن ازدواجية الــزوج الذي يدّعي الدين، وفي الوقت 

ذاته يطلب ممارسة الأعمال الشاذة، وفي هذا المكان 

تتسّع الرؤية لتحقيق صورة العدل التي تتناوب على 

رسمها شخصيات الرواية.

ا "أيَـَـوَا" مدينة العلم والثقافة والآداب والفنون  أمَّ

ففيهــا )جامعة أيوا ( التي يزيد عمرها عن مئة عام، 

وفيهــا مركز للبحــث العلمي يتضمّــن أجهزة طبيّة 

متطوّرة، وقد ســعى " غيــث " للحصول على منحة 

الابتعاث إليها.

ولكــن حين اكتشــف غيــث هــوس الأمريكيين 

بالبيانات والأوراق رغم التقــدّم التكنولوجي الهائل 

في هــذه البلاد، أدرك أنَّ هــذه البيروقراطية تتناقض 

مع هذا التقدّم التكنولوجــي، بدأ يغيّ من أهدافه، 

نتيجــة الازدواجية التي وجدها في هــذا المكان فما 

بين هوس المعلومات وســلطة الضرائــب يتحوّل في 

غايتــه إلى أن ينتهي به المطاف إلى ترك مركز البحث 

العلمي وتأســيس شركة عالمية للعقارات مع صديقه 

موسى الذي اقترح عليه اســتغلال الطفرة الاقتصادية 

في أمريكا، ولعلّ التحــوّلات التي طرأت على  موسى 

وغيث تشــر إلى التغيّات التي طالــت أبناء العرب 

نتيجــة التحوّلات الاقتصاديــة في العالم الغربّي، وهذا 

الواقع له فرضيّاته التي تركت أثراً في أبناء العرب، ولم 

يعُد موسى مهتًّم بإبراز موهبته في تصفيف الشعر.. 

وتــزوج امرأة تكبره في الســن مقابــل الحصول على 

ا غيث عالم الجينات الذي قبل  الإقامــة في باريس، أمَّ

أن يتشارك مع موسى من أجل توسيع شركة العقارات 

ليصبح التحّول في المكان تغيّاً في الفكر والأهداف في 

عالم سيطرت عليه التغيّات الاقتصادية.

وهكــذا نجد أنَّ المــكان في هذه الرواية يشــكّل 

عنصًرا أساسيًّا في البناء السردي، فقد تعددت دلالاته 

النفســية والمادية والإيدلوجيــة والاجتماعية، ورغم 

الازدواجية التي تجسّــدت في بعــض الأمكنة إلا أنَّها 

بقيت منســجمةً مع ثيمــة الروايــة وأهدافها التي 

تجسّدت عبر شخصياّتها.

المراجع:
 )1( رغبات ذاك الخريف ، ليلى الأطرش، وزارة الثقافة ، 2010 ، ص )50( 

)2( انظر : الرواية ، ص 20 

)3( الرواية ص )29( .

)4( الرواية ، ص )16( 

)5( الرواية ، ص )25(

)6( الرواية ص )20( 

)7( الرواية ص )21( 

)8( الرواية ، ص )42(



أفكار32

تشظّي الذات واغترابُ الأمكنة: حبيب الزيودي* في ديوان )غيم على العالوك( أنموذجًا

د.  علي المومني*

يُعدُّ الشــاعرُ حبيب الزيودي من الشــعراء الأردنيين الذين بذلوا أرواحهم وشــاعريتّهم في التعبير عن 

مواقف مغرقة في الذات والمكان، ومتأصلة في طبقات الذات المتعمّقة  في الأمكنة،  والمعبرة عن أتون الحياة 

ومفاصل العيش الغارق في وهم الذات والمواقف الحياتية المســتفزة للشــاعر، ذلك الألمُ الداخليُّ يســتفزُّ 

الشاعر كلما أراد أن يستيقظ من واقع مؤلم ليستنهض فيه عزيمةً لا تنام ولا تموت.

هذا الاغترابُ النفسيُّ  والمكانيُّ  في شــعر حبيب الزيودي لم يأتِ عبثًا، ولم يســتقصده الشــاعر ليعبّ عن 

جــراح آلمته في لحظات الاصطدام بين الحقيقة والمتخيل، بــل هي معاناةٌ تقع في الطبقات العميقة للذات 

المتجهّمة والمحبة في  الآن نفســه  في عالٍم يشــعر كل من فيه بضجيج نفسي.. يلحُّ على الشاعر ليخرجه من 

غربته النفسية والمكانية والذاتية.
* كاتب وباحث أردني



33 أفكار  ملف العدد

 وإذا كان الاغــرابُ  يوجــد  في الجانب  الســلبي  
في  حيــاة  الفرد  والجماعة  "غــر أنَّ هناك نمطاً من 
الاغتراب ذا ثمــار جمالية وفكرية إبداعية عظيمة، ألا 
وهو اغتراب الشــاعر والروائي والفنان والفيلســوف؛ 
الذين يعانــون من التناقض بين الواقــع الكائن وبين 
وعيهــم بعالٍم جديــد، حيث يشــعرون باغترابهم عن 
العــالم فيتجــاوزون اغترابهم عــر إبداعاتهم. ها هنا 
يتحــوّل الشــعور بالاغــراب إلى فيــض أدبي وفكري 
لا يبلى غالبًــا، حتى ليمكن القــول إنَّ كل الإنجازات 
الأدبية والفنية والفلســفية ليســت إلا ثمرة الشــعور 
بهذا الاغتراب والعيش فيه، غير أنَّ هناك أمراً في غاية 
الأهمية هو دور المبدع في خلق الوعي لدى المغتربين 
باغترابهــم. فكيف لعبد أن يثور عــى عبوديته إذا لم 
يكن شــاعراً بعبوديته؟. كيف يمكن لشخص لا يشعر 
بفقــدان الحريــة أن يتمــرد على الاســتبداد؟. كيف 
لجماعــات نكوصية أن تعمل عــى الدخول إلى روح 
العصر وتعمل من وحــي معقوليّته إذا لم تكن واعية 
لاغترابها ونكوصها)1(. المبــدع يمارس كتاباته  وإبداعه 
بحريــة مطلقــة، وإذا  لم يكتب    بهذه  الحرية  فلن  
ا،  ولن  يســتطيع التأثير  في  العالم   يكــون  مبدعًا  حقًّ

الخارجي  الذي  يعيشه  المتلقي.
لقد اســتطاع حبيــب الزيودي أن يحــوّل الألم إلى 
بشــائر، يتبدى في موقفه من القضايا المصيرية وتعلقّه 
بالأرض والمــكان،  بأصول الســنديان وعبــر الزهور 
الســاكنة فوق جبالــه وهضابه..هذا الشــاعر الأردني 
الــذي لم يمهله القدر إذ أخــذه على حين غرة؛ فكانت 
النهاية بجسد متألم ومتهالك في طيات الزمن الموحش،  

ومشاعر تضيق بصاحبها وتأخذه إلى عوالم قصية.
 لقــد كان  حبيب  الزيودي  شــاعراً مفتوناً  بحبِّ 
الوطــن أرضًا وســاءً وأحجــارًا وهــواءً، ومنتميًا إلى 
التاريخ المتأصل في الوفاء للناس الطيبين الذين يكدّون 
ويجهــدون في ســبيل الاســتمرار في الحياة والســعي 
بكل  ما  أوتوا لينالوا  عيشًــا  كريمًا  ممتدًا عبر الزمان 

والمكان،  هذا المكان  الذي ما عرف سوى   التضحيات 
في سبيل قضاياه المصيرية.

   نلاحــظ  التكــرار  داخــل  النص  الشــعري الذي  
جاء  دفقة شــعرية  واحدة، ويتجلّ  ذلك في "الأماكن  
الأكــر  وضوحًــا  في  النص، وتشــكّل أماكــن انطلاق  
التأويل، وبتحديد  أكثر  إنَّها توفرّ نقاط  الإرســاء  التي  
تســمح بتطبيق  هــذا  التأويل  عــى  النص، وتتمثل  
في  العناويــن  وإشــارات  الأجناس ) روايــة  وحكاية  
ودراما(، وتوابع الوحدات  الدلالية التي  تســتطيع  أن  
تكون  مدركة  داخل  علاقة تشــابه  كالتكرار  وغيرها  
مــن  الأمثلــة")2(.  إنَّ  تكرار المعــاني  المتدفقة  الدالة  
على  الشــعور  العارم  بــراب  الأرض، وتلك  العاطفة 
الممزوجة  بكيان  الشاعر تشكّل  دلالة  حسية  ومعنوية 
لتوحّــد  الدلالات المعرفية  والثقافيــة  في  بنية  النص  
الشــعري، وهذا  يحيل  ويوضّح  أنَّ  الشــاعر عبّ  عن 
تلك  الوحدات الدلالية  المترابطة  بما  يشــعر  به  من  
حالات  التشظي  الزمكاني  المتراكم  في  أعماقه،  ولكنَّه  
ــه الإبداعي؛   ـا  في    ظاهر  نصِّ يبــدو  متماســكًا  قويّـً
وهذا  بالتالي  يبيّ  للقارىء المتمرس  تصدّع  الشخصية  
المبدعــة  في  بواطــن  القول،  وتغليــف ذلك  التصدّع 

بالمشاعر  الجياشة  والتعبيرات  العاطفية.
      إنَّ قضية الدفاع عن تراب الوطن مشرقة وغنية 
في ظلِّ كلِّ التحديات التي تحاول أن تجعله مســتنزفَاً 
ضعيفًا يهوي بين مطرقة الضغوطات السياسية  والمثل 
العليــا التي يبثها في كلماته وألحانــه، وينقلنا إلى حالة 

الدهشة والانبهار.
  يقول حبيب الزيودي:

"أردن يا بلدي ويا ضوع الحروف على فمي 
يا دار فاطمة التي تبكي لدمعة مريم

هزَّ المسيحي الصليب فرقّ قلب المسلم 
من غير نبعك ما ارتوى قلبي الظمي".

ولو  تساءلنا  ما  هي  وظيفة  الأدب؟. وهل  يستطيع  
الكاتــب  أن  يزجَّ  أفكاره  خــاف حركية  الواقع؟. أم  



أفكار34

أنَّ  وظيفة  الأدب  الجيد  خلخلة  الثوابت وحســب؟.  
يقــول  شــكري  عزيز  ماضي: " فــالأدبُ  المعافى الذي  
يمتلــك  مســوغ  وجوده، هــو  الأدبُ  الذي  يجسّــد 
حقائــق  فنيــة  جديدة، ويزيد  مــن  معرفة  المتلقين  
وخبرتهــم بماضيهــم  وحاضرهم  ومســتقبلهم. وبهذا  
المعنى فإنَّ  معادلة الاســتشراف/ النص المتلقي  تصلح  
لأن  تكون  معيارًا  نقديًّا  مهمّ )مشتقًا  من  خصوصية  
الحركــة  الإبداعية  العربية  وخصوصية  الواقع  الذي  
أنتجهــا(  على  صحــة  الأدب  وصــواب  العلاقة  مع  
المتلقي  - في  حال  تحقّقها - من  اتساع  دائرة  المتلقين 
بــدلاً  من  ضمورها.. فالقــراّء/ المتلقون  يقبلون  على  
الأدب عندمــا  يلبي حاجاتهــم  الجمالية  الاجتماعية  
الأساســية. وأعتقــد  أنَّ  انســحاب  المتلقين من  حقل  
الأدب  والنقــد يدلُّ  على  انشــغال  أدبنا  العربي يغير  
مهامه  المنشــودة؛ أي  يــدلُّ  على  عدم  القدرة   على  

تمكين المتلقين من  استشراف  حركة  الواقع".)3(
ومن  هنا  نجد  أنَّ  النصوص  الشعرية  مخاتلة  ترصد  
الحركات  الواقعيــة  التي  تدور  في  أذهان  المبدعين،  
لكنَّهــا  في  الحقيقــة  تعبّ  
عن  الواقعية  المعيشة 
يحياهــا   التــي  
الإنســان  العــربي 
وجــه   عــى  

الخصوص.
مشاعر  إنَّها 

تجسّــد العلاقة بين روح الشاعر وحبه لوطنه، وتتجلّ 
هذه العلاقة بحالة العشــق التي تبقي الشاعر غارقاً في 
حبه، فهو لا يرتوي أبدًا من ذلك العشــق والحنين. إنَّها 
علاقةٌ حميمةٌ راسخةٌ في الأصالة بين شاعر وأرض، وبين 
شاعر وسماء، حتى إنَّه يفرقّ بين كل ذلك، فإذا ما لوّعه 
الشــقاء وأخشــاه الفقر ازداد حبًّا وعشــقًا، إنَّها الروح 
التي لا يمكن أن تحيل أو تهجر معالم الكبرياء والاعتزاز 
إلا لتعــود أكثر تعلقًــا بالذات المرتبطة روحًا وجســدًا 
وكبريــاء بــراب الأرض وعبق الروح. إنَّ شــعر حبيب 
الزيــودي يعبّ عن حالة الانســجام العاطفي والروحي 
بين مكوّنات الإنســان الأردني العربي الذي يعيش فوق 
ترابه، بل إنَّها مشاعر متوحدة هائجة وأصيلة في الوقت 
نفسه، ومع  كل هذا الشوق نجد ذلك الاضطراب الذي  

يعبّ  عنه في الحياة  الثقافية  والاجتماعية. 
يقول حبيب:

"أهلوك، من هطلوا على الأيام كالمطر الهمي
وتوضأوا يوم النفير على ثغورك بالدم 
صفّوا لطالبهم، وعفوا عنه يوم المغنم 

بوركت يا أرض الجدود أنا لوشمك أنتمي 
حملوا مصاحفهم وقالوا للرماح تكلمي".

إنَّ الاعتــزازَ بالأهل والقومية لــدى حبيب الزيودي 
ســمةٌ أساســيةٌ، فهو يرى أهله في شــيوع الخير كأنَّهم 
المطــر الغزير الهاطل على أرض عطشى،  وهم يحملون 
رســالة الجندية للدفاع عــن كل ذرة من تراب الوطن، 
يحملهم عــى ذلك الإيمــان بالله والدفــاع عن الحق 
ومجابهــة الأعداء إذا ما  حدثتهم أنفســهم  للنيل من 
كرامة الإنسان الأردني. وتتضح النزعة  الوطنية  الصادقة 
والنابعــة من قلب الشــاعر الذي  يعــرّ  عن  حالات 
نفســية قاهرة  هو  يعلمها  في  ذاته، ناشــئة عن  ذلك 
التقهقر النفس مكاني، وحالة  الانكســار  النفسي الذي  

يشعر  به  حبيب  في  باطن  روحه. الشاعر الراحل حبيب الزيودي



35 أفكار  ملف العدد

 يقول: 
"من أقسموا للسنديان بألف عهد مبرم
الطالعون على الليالي ضيغمً من ضيغم
إنَّا نقشنا العهد يا عمان فوق المعصم 
عهدًا ترتله المآذنُ كالكتاب المحكم". 

      إنَّهما القسم والعهد اللذان أخذهما الشاعر على 
نفسه، وكذلك الإحســاس بالقومية حين يصيب الأرض 

السوء والاعتداء.
 ويلحــظ في شــعر حبيــب الزيــودي التعبــرات 
الميثولوجية، وذكر الأساليب التي  يستخدمها المحارب في  
الدفاع عن الكرامة والوطن والتاريخ، إنَّها تعبيراتٌ نابعةٌ 
من شــاعر شــغوف بحب الوطن، مستغرق في تاريخه 
وكبريائــه رغــم  حالة  الفصام التي  يعيشــها  لتجعله  
يعبّ   بكبرياء  شجر السنديان المتأصل في الأرض، ولكن 
أغصانه تتســامق إلى عنان الســاء. إنَّ الشاعر الراحل 
عبّ عن الضمير الحي الذي يحمله الإنسان العربي تجاه 
قضايا وطنه المصيرية، فجاء شــعره بوحًــا لتلك الروح 
المليئــة بالضمير الحي والصدق والــرف والرجولة في 
مواجهــة كل التحديات المبهمة والاعتــداءات الظالمة 
على تاريــخ الأمة وحاضرها ومســتقبل أبنائها. ويؤكّد 

حبيب على حبّه لوطنه حين يقول:
"أردن يا بلدي ويا ضوع الحروف على فمي

وأنا المتيم في هواك وفقت كلَّ متيم 
غنيت حبك كلما وقفوا على متردم

أسعى وأخشع في فجاجك كالمحلِّ المحرم".        
لقــد كانت قصائده بوحًا نفســيًّا ذاتيًّا صادقاً معبراً 
عن ذلك الخشــوع والتعلقّ بحبه لوطنه وهذه رسالة 
الشاعر حبيب الزيودي التي عبّ عنها طوال حياته. لقد 
تميّز شــعره بقوة الإيقاع والإيحاء اللغوي والموســيقى 
والبنــاء اللغــوي المتراكــب، وتناغم الصــور التعبيرية 
المرتبطــة بالموضوع والفكرة الأساســية. هــذه الصور 
المتراكبــة جاءت دفقًا شــعوريًّا عذباً بالرغم  من  حالة  

التشــظي الزمكاني الــذي   أحسَّ  به  الشــاعر في كل 
حالاته.

*حبيب الزيودي )1963 - 2012( 

شاعر وأديب أردني اشتهر بتمسكه بالهُوية الأردنية وفصاحة 

لغته التي تجمع بين الفصحى والعامية، مع تميّز شعره بالغنائية 

والوطنية والشجن. تميّزت حياته العملية بالعمل في المؤسسات 

الثقافيــة الأردنية مثــل الإذاعــة والتلفزيــون ووزارة الثقافة، 

بالإضافة إلى تأسيســه لبيت الشعر الأردني في عمان. شعره امتاز 

بالبســاطة والعمق، واســتلهم من الطفولة والريــف والبادية، 

وتناولت أعماله قضايا وطنية وعاطفية، وكتب كذلك الكثير من 

الأغاني الوطنية التي تغنى بها فنانون عرب وأردنيون. 

ولــد في الزرقاء عام 1963 وترعرع في قرية العالوك. وحصل 

على بكالوريــوس الأدب العربي في الجامعة الأردنية عام 1987، 

ثم الماجستير في الجامعة الهاشمية.

عمل في القسم الثقافي بالإذاعة الأردنية )1989-1987(، ثم في 

وزارة الثقافة حتى عام 1990، وفي التلفزيون الأردني، ومستشارًا 

ــس وأدار بيت الشعر الأردني. توفي  ثقافيًا في وزارة الثقافة، وأسَّ

في 27 أكتوبــر 2012.  تنوّعت موضوعاته بين الوطنيّة والغزليّة، 

إلى جانب قصائد الحنين إلى البادية والأهل والمكان. تميّز بشعره 

الفصيح وله أشــعارٌ باللهجة العامية، وأصدر دواوين شــعرية 

عديدة؛ منها: "الشــيخ يحلم بالمطر" )1986(، "طواف المغني" 

)1990(،"منــازل أهلي" )1997( "ناي الراعــي" )1990(،"غيم 

على العالوك" )2012(. 

https://www.lesemeurs.com/Lecture-zen-acv.aspx?ID=1205 - 1

2 - انظر غريب اسكندر: الاتجاه  السيميائي  في  نقد  الشعر  

العربي، ط1،  المجلس  الأعلى  للثقافة، القاهرة. 

3 - د. شــكري  عزيز  ماضي: من  إشــكاليات  النقد  العربي  

الجديد: ط2، دار  ورد/ عمان   2008.  

المصادر والمراجع:



أفكار36

النصُّ في المكان - المكانُ في النصِّ
محمد العامري*

* شاعر وفنان تشكيلي أردني

"البيــتُ ركننــا في العالم، إنَّه وكما قيل مــراراً، كوننا الأول، كــونٌ حقيقيٌّ بكل مــا للكلمة من معنى". 

)غاستون باشلار(.

"اقترن أو لا تقترن ببيتك)1( "

"مغطىً بالقصب، مكسوّاً بالقش، يماثل البيت الليل)2("

، وأسخر من كل معلم لم يعرف كيف  مكتوبٌ فوق بابي: "أقطنُ بيتي الخاص، ولم أقلّد أحداً في شيء قطُّ

يسخر من نفسه)3(" . 

يشــكّل المكانُ الشــاغلَ الأهم في تردّد نبضات النصوص المنتجة في ســياقها الواقعي والمتخيل، تردّدات 

أقرب إلى خيط من الحنين، خيط غير قابل للنسيان فهو الماكثُ في تفاصيل النصِّ وكاتبه على حدٍّ سواء. ما 

الذي يحدّد الهُوية الكونية للنص، وكذا موقعه المتميز في سياق المدونة الثقافيّة لأي شعب؟.



37 أفكار  ملف العدد

فهــل تأتي المحــدّداتُ في مُناخات محــدّدة وبائنة؟. 

أم هــي مجموعةٌ مــن المركبات والتشــابكات البصرية 

والنفســية والذكريات وصولاً إلى جســد الرائحة الذي 

يخصُّ المــكان عن دونه، في مســارات متبادلــة التأثير 

والتأثــر، والتي تعكــس كذلك مجموعةً مــن العناصر 

والمفــردات المتكــرّرة في النص كهُوية لغوية في ســياق 

التراكيب التي تنتج معاني وصيغاً يتفرد فيها عن غيره؟، 

أم هو تلك الصيغُ الفنيّةُ التي يستخدمها الكاتب بشكل 

متفــردّ؟، أم نوعية الأســلوب الذي يميــزه عن غيره من 

المبدعــن؟، أم هو تلــك الحدوس والتجــارب الحياتية 

الغائرة في المكان بشــتى أشكاله: البيت، النهر، الشجرة، 

الســلُّم، البــاب والنافذة، الشرفة، رائحة البيت، شــكل 

الفضاء الداخلي والخارجي، طبيعة النباتات والزهور، إلى 

جانب بعض المعاني كالقســوة واللين المرتبطة بالحروب 

والموت والمقابر، المواقف والمرويات المتخيلة؟، وهل هو 

شــكل المكان الذي يصبغ النصَّ بلونٍ مــا؟، أم تفاصيل 

الإيقاع اليومي في حيــاة الناس وحركاتهم داخل أفضية 

المــكان؟. كل هذه الأســئلة هــي محض خــزاّن لواقع 

الأمكنة ومخيلتها في سياق التأويل المتقدم لاختبار وهج 

النص وأقنعته العديدة.

فلــم يكن المــكانُ منفصلاً عن تاريــخ الأدب العربي 

بعامة، بل شكّل عتبات القصيدة في فترة ما قبل الإسلام/ 

"العــر الجاهلي"؛ المكان الممسرح الــذي ينطلق منه 

النص كمكان يمتلك ذكرياته البعيدة والمرتبطة بمواقف 

الحب والفقد والخذلانات كذلك، فالوقوفُ على الأطلال 

هو قيمةٌ رئيســةٌ في تلك الحقبة، مفتتح في غالب الأمر 

مليء بالبكاء والندب والرحيل، على سبيل المثال معلقة 

امرئ القيس الشهيرة:

 "قفا نبك من ذكرى حبيب ومنزل

	      بسقط اللوى بين الدخول فحومل

فتوضح فالمقراة لم يعف رسمها

	      لما نسجته من جنوب وشمأل".

حيــث يتمظهر المــكانُ جليّــاً كصيغــة محورية في 

انسكاب الألم في القصيدة بدءاً من مطلعها الطللي، فلم 

ينمحِ ولم يذهب أثرها؛ كما لو أنَّ المكان هو أحد أقنعة 

العشيقة التي تتمثل المكان وذكرياته.

كان الحديــثُ عن المكان في الشــعر العربّي القديم، 

يبيّ لنــا الضغط العاطفي والوجــداني الذي يضغط به 

على مخيلة الشــعراء القدامى. ونتج عن هذا الضغط، 

أن اكتســب المكانُ دلالةً رمزيةً بعد شحنه بمعاني ذاتيّة 

تعبّ عن أحاسيس الحبّ والوفاء والولاء للمكان بوصفه 

جزءاً من هُوية القبيلة أو الأمّة. ولذلك، شخّصوا المكان 

والموجودات الجماد، وضخّوا فيهــا دماء الحياة لتتمتع 

بحيوية البقاء والخلود. يحــاول هذا البحث أنْ يجيب 

عن ســؤال يتعلق بتطــوّر مفهوم المــكان في القصيدة 

العربية الحديثة. وهذا الجوابُ له أهميةٌ خاصةٌ بسبب 

الحضــور الكثيف للمكان في النصّ الشــعريّ، وإنَّ رصْد 

هذا التطــوّر يضيء جانباً من جوانــب التمثيل الرمزي 

للمكان)4( .

وهو ما أشــار إليه )هيغل( في كتابه "فينومينولوجيا 

الروح" عن »عودة الروح إلى البيت«، وتســعى العودة 

التي يتناولها )هيغــل( إلى التغلبّ على حالة الانفصال 

والاغــراب التي تعــاني منها الــذات البشرية في العصر 

الحديث، معتبراً العــودةَ نوعاً من المصالحة التي تلتئم 

فيهــا الجروح والندوب التي تركها الاغتراب والانســاخ 

اللذان تعاني منهــا الذات المعاصرة، وتبدو الفلســفة 



أفكار38

بالنسبة إليه كتلك الرغبة بإحداث المصالحة بين الذات 

وذاتها.

لقــد أنتجتْ مخيلةُ الأدباء، صوراً عن المكان كصيغة 

من صفات الذات الإنســانية، وهــي علاقةٌ عضوية غير 

قابلة للانســاخ، لتفصحَ عن الطبيعة العقلية والروحية 

للأديب في متن النص. 

تزدحم في المكان العواطفُ والذكرياتُ، وتحضر فيه 

الشــخوصُ والأحداثُ كما لو أنَّها تتحــرك أمام ناظري 

الأديب. فالمكان هو الذات بعينها، وحضور المكان ليس 

ا هو حضورٌ لقيم تتعلق بالإنســان  حضوراً مجردّا؛ً وإنَّ

والحيــوان والحياة والمــوت والحبّ الــذي يمثل صورةً 

أوليّةً من صور حبّ الوطن والحبيبة. 

وللمكانِ وفقَ المفهومِ العامِّ دلالاتٌ متعدّدةٌ، منها ما 

هو طبيعيٌّ جغرافيٌّ أو ماديٌّ أو اجتماعيٌّ أو تاريخيٌّ أو 

 ْ ثقافيٌّ، وهذا الثّاءُ الــدّلاليُّ يعتمدُ على التوّظيفِ النّصِّ

للمكانِ من قبلِ الشّعراءِ، فكلُّ شاعرٍ له رؤاه الخاصة في 

التوّظيفِ النّصِّّ للمكانِ من قبلِ الشّــعراء، وكلُّ شاعرٍ 

له أســلوبهُ في وصفِ تجلِّياتِ المــكانِ وإضفاء الرمّزيةّ 

عليهــا، وإلباسِــهِ زياًّ مــن الرمّزيةِّ، وذلــك انطلاقاً من 

اســتيعابهم لتعددية المدلولات للدال الواحد في ميدان 

الأدب الذي يخترق هذا القانون، فيجعل للدال إمكانية 

تعدّد مدلولاته، وهو ما عبّ عنه الأســلوبيون بمصطلح 

)الاتساع()5(.

إنَّ الأبعاد الهندسية التي تحدثت عنها )شكمان( ما 

كان لهــا أثرها الفني الفاعل مــا لم يعُد المبدع الأديب 

صياغتهــا وفقـــاً لرؤيته الأدبيــة؛ وعلى هــذا فالمكان 

في الأدب تشــكيلٌ رؤيــوي وليس مســاحةً ذات أبعاد 

هندسية، ولهذا يصبح المكان )جزءاً من التجربة الذاتية 

بعد أن يفقد صفاته الواقعية ارتباطاً باللحظة النفسيّة(

.)6(

إنَّ أهــم ما يميز شــعرية المــكان أو توظيف المكان 

شعريا؛ً أنَّه يقع بين زاويتين هما زاوية التشكيل الشعري 

وزاوية التأويل. الزاوية الأولى تتشكل وفقاً لرؤية شعريةّ 

غالباً ما يتحكم فيها الخيال ليمنحها بعداً تأثيرياًّ جماليّاً، 



39 أفكار  ملف العدد

وضمن الزاوية الثانية يكون لأحاســيس المتلقي ورؤيته 

الذوقية وأسســه النقدية أثرٌ في صياغة تجربة الشاعر؛ 

وبهذا يكون المكان المدمج في بنية القصيدة منفتحاً على 

عالم التخييل عند المتلقي)7(.

لكــن لا بدَّ من الإشــارة إلى خصوصيــة كل أديب في 

تناوله لمكان ما، بكون المكان متعدّد الحضور وحســب 

طبيعة النظر إليه أو الزاويــة التي يرتكز عليها الأديب 

في التعبــر عنه، حيــث ينعكس على أســلوبية الكتابة 

وطبيعة المعــاني والمــآلات التأويلية،  يقــول )إدواردو 

غاليانو(: "ينبغي أن تبدأ حقوق الإنسان في المنزل".

في قصيدة الشاعر راشد عيسى "نصف طفل" يقول:

 "بيتنا قبل ستين عاماً مغارة

وما من أثاث غير قدر نحيل،

وصحن عليل وقنديل كاز مريض،

 وشاة فقيرة

ونصف حصيرة وإبريق شاي، 

وصاع طحين، وموقد نار ودمعة أمي،

 وناي أبي حين كان يداوي الحنين بشهقة لحن صغيرة

وصار لنا خيمة من شراع قديم،

رمتْه سفينة عندما خان البحر شواطئه وانتحر،

خيمــة – دون شــك – حمتنا من الحــرِّ والزمهرير 

وشوك الأماني الحزينة،

ولكنَّها مرضت فجأةً عندما شهدت أسرتي،

تكــوّم فيها غبار الضجر، ولم يبق منها ســوى نصف 

مــر يلاعب ريح الشــال،  ويرقص مع زخة من مطر، 

ومن ســوء حظي كبرت بلا ذنب، كما تشتهي شهقات 

العمــر، فصار لنا بيتُ طيٍن يطل على غابة نائمة، يوزع 

بين المساكين أحلامهم، بناه أبي من شظايا الحصى ومن 

اللبْ والتبن والدمعة الحاسمة")8(. 

يتمحور بيت راشــد عيسى في هــذه القصيدة حول 

صــورة البيت الأولى الذي بدأ من مغارة في إبط الجبل، 

وتعكس مفردة المغارة بساطة البيت وفقر أدواته التي 

تقيــم أود العيش، حيــث يحاول راشــد عيسى تأثيث 

مغارته بأشــياء مؤنسنة، حيث حضور دمعة الأم كبيت 

للحنين، وكســقيا للحزن لفقد البيت الأول، ويبدو الأب 

الــذي جاء في ســياق ترميم الغربة بنايــه الذي قدُّ من 

حنجرة الذئب، حيث يداوي الفقد بمعزوفته المحتشدة 

بالأنــن، كما لو أنَّ أنــن ناي الأب تذكــرةٌ لريح نفخها 

في فــراغ الــروح، أو كنقــش حجري لم يفــارق جدران 

الصخــرة، حيث مــا زالت تلك الصورة تلاحق الشــاعر 

في معظــم كتاباتــه، فقد أطلق على أحــد كتبه "مفتاح 

الباب المخلوع" الذي يقودنا إلى هجران عتباته وفقدانه 

لساكنيه، فهي طفولةٌ إغوائيّةٌ تجرُّ الشاعر للتورط فيها.

في القصيــدة نرى تحــولات البيت من صورة لأخرى، 

حيث صــار خيمةً من قــاش تضربها الريــح في فراغ 

التهجــر والابتعــاد عــن الوطن الأم، وهــي دلالة على 

الفقد الأكبر، فقدان ملاعب الصبا وفقدان مساقط ظلِّ 

الروح، والركــون إلى بيت متحرك لا جذور له، فالخيمةُ 

صورةٌ من صور عري البيت الذي يتحرك من مكان لآخر 

حســب ظروف العيش، والخيمة من شراع قديم؛ وهنا 

نرى صفة الشراع الذي يقودنا إلى فكرة الرحيل الدائم، 

فالشراع يتعاضد مــع الخيمة فيما يخصُّ تعرضه للريح 

التــي تقــوده إلى مناطق في كثير مــن الأحايين غامضة، 

إنَّها الرحلــة الواقعية التي لا تنتهي والرحلة النفســية 

المحشوة في وسائد الذاكرة، فهناك رحلتان رحلة الواقع 

المحســوس في الانتقال مــن مكان إلى مــكان، والرحلة 



أفكار40

النفســية والشــعور بالغربة عن مســقط الظل. وهي 

الرحلة الأقسى، ورغم تجذّر البيت في غربته إلا أنَّه يبقى 

في الحالــة الذاكراتيــة صورة للقلــق والفقد حيث بناه 

الأب من التبن والدمعة الحاســمة، فالدمعةُ هنا حسرةٌ 

مقيمــةٌ في الذات على ماضي البيت الأول وذكرياته، كما 

أنَّ المنفى تعميق لصورة البيت الأول ومشاغباته.

إنَّ وجهة النظر، التي يســتحضرها إدوارد ســعيد في 

كتاباته العديدة حول المنفــى، تحتفي باعتباره طريقةً 

لحدس الكون وتعبيراً عن طبيعة الوجود الإنساني الذي 

عليه أن يســتوعب عدم ملكيّته للأشــياء، يمنح طبيعتنا 

العابرة في هذا العالم طابعها الذاتي، مشدّداً على أهمية 

الهامشيّة والمنفى كبعد ضروري كي يستقيم النقد. لكن 

في حين يؤســس الراهب )ســانت فكتور( لهذا الموقف 

دينيّاً، فإنّ إدوارد ســعيد يؤســس لــه علمانيّاً. ويلتقي 

ســعيد بنقده كلَّ فكر يوغل في التمركز في البيت، بنقد 

كل فكر هوياتي يوغل في مديح الهُوية. والهُوية في نهاية 

المطــاف نوعٌ من الشــعور في البيت، ومن شــعور الأنا 

بالراحــة المطلقة مع ذاتها مــن دون إضافة أو نقصان. 

لكن الأنا، كما يشــر )فرويــد(، في حالة صراع دائم — 

منشــطرة، منقســمة، متعــدّدة، وما »الأنــا« المزعومة 

ســوى محــاولاتٍ للأنــوات المتعددة داخــل »الأنا« كي 

تنتظم علاقتها ببعضها البعض، فداخل كل أنا »أنواتٌ« 

أخرى، وداخل كلّ بيت منفى، وكلُّ هُوية مجموعةٌ من 

الهُويــات المتصارعة. يعبّ هذا المنطق والفهم عن نظرة 

جمالية للعــالم تقوم على احتضان جراحنا المفتوحة غير 

القابلة أبداً للتضميد. وبدل العودة أو الحنين المســتمر 

إلى عالم تلتئم فيه الجراح، وتعود فيه الروح إلى مساكنها 

الآمنــة، يفُترض معانقــة الاغتراب المســتمر واحتضانه 

باعتباره مصدر قلق إيجابي يحفّز على الحياة ويشــكّل 

وقودها المستمر)9(. 

بينــا يذهب طاهر رياض في قصيــدة )البيوت( إلى 

إرجاع البيت إلى صفاته الأولى كصورة من صور الحنين، 

في هذا المقطع الشعري الذي ينتمي إلى قصيدة للشاعر 

طاهــر رياض بعنوان "البيوت" يكــون فيه المعنى على 

أكــر من محمل بما يختص صــورة البيت وكنهه، حيث 

يبدو البيت بتكوينــه الأول ككهف نوافذه كون يدور، 

كنايــة عن عــن الكهف التي من خللهــا تتلفت الأعين 

المطمئنــة والخائفــة في آن، حتى إنَّ الأبواب تتأنســن 

وتصبــح تتلفت بعيونها على الداخــل والخارج، كما لو 

أنَّهــا الديدبان الذي يحرس تلك الحفرة "الكهف" حيث 

تقوم القصيدة على تحــولات إدراكية تجمع بين الواقع 

والمتخيــل في فكرة المــأوى، وعلى اســتلهام الخصائص 

البنائيــة والفنية للقصيدة المعاصرة، وعملت على بعث 

طاقــة تعبيريـّـة قوية عن البيــت ودلالاتــه العديدة/ 

النموذج وأجواء النص المرتبطة بشــكل عضوي في رسم 

صورة عالية تتكشــف في ثنايا النص عبر انسيابية أقرب 

إلى تراجيديا مشــوبة بالحزن والفقد والبُعد عن المأوى، 

مما مكنته من إحياء الصورة بوســائل تعتبر جديدة في 

رؤيتها وأمدائهــا التأويلية، حيث تدلنــا القصيدة على 

صــورة تشرق من مــكان لمكان، مــا يجعلنا نسري في 

حركة حيوية في مســارات المعــاني والتأويلات العديدة، 

وجعــل النص والشــاعر يســتعيدان المكانــة القصوى 

للمعنى وتشعباته الفاعلة.

ففي النصّ الشــعري انتقــالاتٌ ذكيّةٌ حــول غار في 

الأرض، ومــا تجوف فيه في وجه الجبل، فهو يتحوّل من 

مكان لآخر فيصير حفرةً غائرةً في الأرض، والحفرةُ مكان 



41 أفكار  ملف العدد

تسََترٌ واختباء، والقبر كذلك حفرة أو بيت أبدي لا فكاك 

منــه حيث لا إمكانيــة لانتقاله، ثابــت بأبدية الإقامة، 

لكنَّه معرض للمحو، فهل الحفرة صورة من صور البيت 

الأبدي؟ حيث يقول:

"البيــوت إذن حفر وأنا أحســب أنَّ البيوت شــجر" 

فالنصُّ هنــا ببنائه ووجوده يحتــاج إلى خاصية نوعية 

وعميقة في قراءته بعيداً عــن القراءة الخارجية لقشرة 

النص، وهنا أســتذكر قولاً ينُســب لعلي بن أبي طالب:" 

إذا فلقت أي بذرة في قلبها شــمس" وهي دعوة لإقصاء 

قــرة النــص مــن الاســتلذاذ والذهــاب إلى جوانيته 

وجوهــره،  وهــذا الأمــر لا يتــأتى من خــال مفعول 

الكلــات المبثوثة فيه فحســب، بل مــن خلال عمق 

التجربة الشعرية المتحقّقة في ذات الشاعر، التي تعطي 

لصاحبهــا الحقَّ في الولــوج إلى غابات النص وتجاوزاته، 

تجتمع فيها الموهبة المتوقدّة والصنعة في آن، من خلال 

جمــع محمولات المعاني والصــور والتراكيب التي يزخر 

فيها النصّ الشعري.

"هكذا هي كل البيوت، 

كهوف نوافذها لا تكف عن الدوران، 

وأبوابها تتلفت بين الدخول وبين الخروج، 

ويقطنها بشٌر خائفون، 

يزورهم خائفون بشر،

 البيــوت إذن حفــر وأنا كنت أحســب أنَّ البيوت 

شجر")10( .

بهذا المعنى، البيتُ هو نوعٌ من المساحة الآمنة التي 

تؤهّل المرء لأن يتعثّ ويقف على رجليه، وتسمح له بأن 

يلثــغ بالخطى دون أن يقع في الهاوية، وليس صدفةً أن 

تربط اللغة العربية — كما يلفت النظر الشاعر شوقي 

بزيع — بين البيت بصفته مسكناً، وبين السكون، فالبيت 

بهذا الوصف هو منطقة الســكون والراحة والطمأنينة. 

وليــس صدفةً كذلك أنّ اللغــة العربية تربط بين بيت 

الســكن وبيت الشِــعر لإدراكها أهمية الشِعر وأهمية 

اللغة بصفتها حيّزاً يجد المرء فيه نفسه، وتسكن الروح 

اللغة كما يسكن الجسد البيت.



أفكار42

فقــد أخــذ البيــتُ الحيّــزَ الأكبر في تلــك النصوص 

بوصفه الرحم الأول لطفولة الكائن، والمأوى الأكثر أماناً 

وطمأنينةً، فهو شــاهد الصرخــة الأولى "الولادة" أي أنَّه 

خرج من رحم أمومــي إلى رحم آخر يتخذ من الأمومة 

صفاتاً له.

يقول توماس مور: "الفنون العادية التي نمارسها كل 

يوم في المنزل هي أكثر أهمية على الروح مما قد توحيه 

بساطتها".

الشاعر عمر العامري في قصيدته البيت يقول: 

"في الليل أشتاقُ الكلام الأخضرا

	        باباً يجلّيه الغموضُ لأنظرا

عمداً نسيتُ البابَ نصف مواربٍ

	       حتى يمرَّ بّي النشيد ونسهرا

ويمرُّ بي بيتي القديم قصائداً

	       أو غيمةً تسري بقلبي كوثرا".

  يقــف الشــاعر د.العامــري هنــا موقــف الحب 

والانغــراس في علاقــة وجودية مع البيــت مرتكزة على 

الباب الذي أصبح كائناً حيّاً بالنسبة للشاعر، فمن شدة 

الوضــوح لبيته الذي يحب يحاول المواربة في النســيان 

"عمداً نسيت الباب نصف موارب". فهذا المقطع يقدّم 

قمة في عدم النســيان واســتحالته، فالبيت الأول الذي 

وصفه الشــاعر بالقدم هو ذاته الذي شهد مرابع الصبا 

ويسري نهراً في ذات الشاعر، نهراً جنّاتياً مغلفاً بالقداسة، 

كيــف لا وهو الرحم الذي دخلته الذات في أولى تعثرها 

على أديمه، وكذا يكــون البيت الأول جملة من حنين لا 

ينتهي، ذاكرة غير قابلة للمحــو، قائم بالمخيلة، ومعافى 

من النســيان، حيث يمر البيت في بال الشــاعر "ويمر بي 

بيتي القديم قصائــداً" كناية عن ركوز البيت في الذات 

البعيــدة، الــذات الغائــرة والمحفورة في ذاكــرة البيت 

نفسه، وشــبّه البيت الذي يســتيقظ في ذاكرته كغيمة 

تسري في ضمير الشاعر كنهر من أنهار الجنة. 

وإذا كان النــصُّ الشــعريُّ عنــد عمــر العامــري، 

زاخراً بالحنــن ويمثلّ مرحلةً غنيّــةً بالصور والتمثلات 

الرومانسية في موضوع القصيدة "البيت" كما ذكرنا، فإنّ 

النصّ يشكل تمثيلاً للأحاسيس الوجودية التي تتحسّس 

التماهي الوجداني مع تمثــات البيت ووجوده في حياة 

الشــاعر، فالمكان وتوظيفه هنا، ليس اســتعمالاً عادياًّ، 

وإنـّــا هو استعمالٌ رمزيٌّ وجماليٌّ لمعاني يريد الشاعر 

الإفصاح عنها بقوة المعنى والتأويل.

إنَّ وظيفة الوصف هنا هي في قدرته على التجســيم 

والتمثيل ومــزج الانفعال الداخلي بالخارجي، وهو كما 

يقول قدامة بن جعفر: "ذكر الشيء كما فيه من الأحوال 

ا يقع على  والهيئــات، ولماّ كان أكثر وصف الشــعراء إنَّ

الأشــياء المركّبة من ضروب المعاني كان أحسنهم من أتى 

في شــعره بأكثر المعاني التي الموصــوف مركب منها، ثم 

بأظهرها فيه وأولاها حتى يحكيه بشعره ويمثله للحسّ 

بنعته")11( .

يقول الشــاعر عيد بنات في قصيدتــه "بيتنا الذي في 

آخر الشارع ": 

"بيتُنا الذي في آخرِ الشارعِ

حيَن كانَ صغيراً،

كانَ يحبو كالماءِ

 ويبكي كالماء

كلَّ صباحٍ كان يجمعُ ابتساماتِنا الصغيرة

ويَغرِسُها في أصُُصِ النرجسِ

عُنا أمامَ البابِ واحداً... واحداً يُودِّ



43 أفكار  ملف العدد

وحين نعودُ، يغلقُ درفةَ الليلِ علينا  

يَ  لتحك قلوبنا حكايات أمِّ

التي تلمعُ مثلَ خيولٍ مضيئةٍ

على الجدرانْ".

يواصــل عيد بنات في قصيدتــه باثاًّ وجعه الخاص في 

علاقته مــع البيت الذي عاش فيه طفولته الأولى ليعود 

م قســوةَ الواقع  البيت في القصيدة كذاكرة جمالية ترمِّ

عبر أنسنته ومخاطبته ككائن حي. 

يقدّم الشــاعر عيد بنات بيتــه كأم، ويركّز في بداية 

النصِّ على وصف مكان البيت وطفولة البيت في الوقت 

نفســه، حيث يحبو البيت كطفل صغير، فقد ساوى بين 

طفولته وطفولة البيت كجزء من التحام الذات الشاعر 

في جســد البيت وروحه، حيث يتحول النص إلى صورة 

من صور الأم التي تحرس أطفالها وتجمع ابتســاماتهم 

وتودعهم كل صباح. فالعلاقةُ بين الأمِّ والبيت تتشابه في 

فكــرة المأوى الحسي في البيــت والمعنى الرمزي في بيت 

الرحم "أحشــاء الأم"، فوصف الشاعر الجانب العاطفي 

الرؤوم في البيت، ومدى تأثرها بنفســيته، إذا كان هذا 

الأمــر يتمركز حول الأفكار الجزئية؛ فإنَّ المضمون العام 

ينحصر في تجســيد الشــاعر لبيتــه ولحالته النفســية 

في آن، فلغــةُ النــصِّ تتَّضــح في معجــم القصيدة الذي 

يتــوزَّع إلى حقلين معجميين دلاليــن دالين؛ هما )حقل 

الــذات(، و)حقــل البيت(؛ فكل ما في البيت منســجمٌ 

مع ذاته، ونلحَــظ أنَّ لغة القصيدة لغةٌ وِجدانيّةٌ نابعةٌ 

مــن بواطن النفــس، إذْ لغته تعبِّ عــن الزمن النفسي 

للحظة الإبداعية، فهو يغمس ألفاظ قصيدته في محبرته 

الوجدانية والنفســية، فتظهر كلغة منســابة وسلســة، 

رقراقة وهامسة، بعيدة عن الجزالة والتقعيد اللغوي.

فالنصُّ يتحرك في رؤية عميقة في أنماط الشعر الجديد؛ 

بكونه يرتبط بالظاهر والمحسوس واليومي، فيما الشاعر 

يســعى إلى تشــييد رؤيا من خلال اســتشراف الصورة 

والغوص في عمق حقيقة البيت ومدلولاته، بالإضافة إلى 

الطابع السردي والوصفي لمضمون "البيت".  

 )1( رونيه شار، صفحات هيبنوس، بالمجلة الشعرية، 1995.   الهوامش:
)2( لوي رونو، تراتيل، وصلوات فيدا.   

)3( نيتشه من كتابه- العلم المرح.
)4( د. نجود هاشم الربيعي، عود الند: العدد الفصلي 06: خريف 2017 - تطوّر دلالة المكان في الشّعر العربّي الحديث.   

)5( عاطف العيايدة، إيقاعات المكان في ثنايا الأدب، مؤسسة عبدالحميد شومان، 2023.   
)6( الفضاء الروائي جبرا إبراهيم جبرا – د. إبراهيم جنداري بغداد ط1 – 2001. 

)7( د. علي متعب جاسم ود. منى شفيق توفيق، فاعلية المكان في الصورة الشعرية، مجلة ديالا، العدد الأربعون، 2009.
)8(كتاب دمعة النمر- راشد عيسى.

)9( رائف أبو زريق، مجلة بدايات لكل فصول التغيير الإلكترونية، العدد34-2022.
)10( كتاب الغيب- طاهر رياض- الدار الأهلية للنشر والتوزيع- 2017.

)11( قدامة بن جعفر، نقد الشعر، تحقيق وتعليق محمد عبد المنعم خفاجي، دار الكتب العلمية، بيروت.



أفكار44

سَدياتُ عمان: المدينةُ إذ تبُعث بحكاياتها!

مفلح العدوان*

* كاتب وقاص أردني

مفتتح: حديثُ القداسة!

كانــت عمان عنوانَ أقدم السرديات التي تم توثيقها في الكتب العتيقة، تلك السردية المقدســة آن كان 

اســمها فيلادلفيا، وكان الفتية الســبعة النائمون هم من أبنائها، وهم شخوصُ تلك المدونة الأقدم التي تم 

توثيقها في القرآن الكريم كقصة في ســورة الكهف، هذا الكهــف الذي هرب إليه أولئك الفتية حفاظاً على 

دينهم التوحيديّ في مواجهة دين الرومان الوثني، وهم ذاتهم الذين وردت ســرتهم في الموروث المسيحي 

تحت عنوان "الفتية السبعة النائمون".

ســيتغيّ اســم فيلادلفيا في القادم من الأيام التي تتالت على تلك السردية، لن تمرَّ المدينة باســمها الذي 

كانت عليه سابقًا، سيتم نحت اسم جديد لها، بالعودة إلى تاريخها الأقدم، حين كانت "ربة عمون"، عاصمة 

مملكة العمونيين، ولكن ســتبقى سرديتها متعلقة بقلعتها الرومانية أيضًا، بوســط البلد، بالمدرج الروماني، 

بسبيل الحوريات، وبما يحيط عمان.



45 أفكار ملف العدد

ســيأتي أقوامٌ يمــرّون بها وآخرون يبقون فيها، كل ســيكتب 
سرديته الخاصة بعمان، هذه المدينة المرســومة بســبعة جبال 
في البــدء، ثم امتدت لتتوســع نحــو كل التــال حولها، وهي 
تســتقبل كلَّ من يجــيء باتجاهها، ومع أهلهــا، صارت تكتب 
روايتها العمانية الخاصة، التي كان أهم ما يميّزها تعدّد لســان 
الرواة فيها، ذلــك أنَّ سرد المدن لا يكُتب بتعداد عناوين كتب 
الأدب التــي تحدثت عنها فقط، بل يتــم توثيقه بكل ما يتاح 
من تعبير عن الحياة، عن الإنســان والمكان، عن المشهدية التي 
تشــكّلت فيها تلك المدن، فالصوتُ له دلالةٌ، وللشجر والحجر 
والبشر روايات وقصص وحكايات لا يمحوها الزمن، سيأتي كُتاّبٌ 
وســاردون كُثر إلى عمان، ســيواطنونها، سيكون لهم ما يكتبونه 

عنها، بعضهم يبقى فيها، وكثير منهم يرتحل.

تجليّاتُ المكان
ثم يكون تأســيس الدولــة الأردنية الحديثة عــام 1921م، 
ومثلــا كان البناء والتأســيس عــى حلم عــربي بدولة عربية 
واحدة، وتحقيق الاستقلال، كان هناك حلمٌ ثقافيٌّ إبداعيٌ سرديّ 
قوامــه أهل البلاد، ومــن جاء إلى هذه البــاد بأحلامهم أيضًا، 
فصــاروا كلهم سرباً واحدًا، صارت عــان عاصمةً لهذه الأحلام 
والمشاريع والسرديات، لتتشكل منها سردية الوطن، وتبدأ كتابة 
روايــة الأردن الحديــث، وعاصمته عمان، ولكن بعدة ألســن، 
وبتجــارب مختلفة، يوحّدهم المكان، ولكن كل له أســلوبه في 
جوانب السرد التي يختارها للكتابة قصةً أو روايةً أو مسرحًا أو 
ا مكتوباً ومقالةً وخطبة أو لوحة وقصيدة كانت أم ملحمة. نصًّ

عمان هي مخطوطُ كل تلــك السرديات، وكأنَّ )تايكي( ربة 
المدينــة، حامية عمان، تشــر بأحرف المحبــة إلى كل ما يكُتب 
عن المدينة، أو فيهــا، أو معها، أو على ضفاف نهرها الذي كان 
هادرًا، ثم ســقفوه، فبقيــت تجليّاتُ أمكنتها حــاضرةً بجبالها 
وبالقلعة وبالمدرج الروماني وبالدروب التي عايشــها أهلها، وفي 
عمان يمكن القول عن كل من مرَّ بهذه المدينة أنَّهم أهلها، وكل 
مــا كتبوه عنها هو لها وهو بعض ســرتهم فيهــا، إنَّها حقيقيّةٌ 
تلك العلاقــة الوجدانية والعاطفية والعمليــة بكل إرهاصاتها 

وجمالياتها، في عمان.

مناجاةُ "أبناء القلعة" لـ"درج فرعون"  
وفق هــذا الإرث المــكاني، والتداعــي التاريخــي، والنبض 
الإنساني، سيتكيء الروائي زياد قاسم على دلالة قلعة عمان التي 
تقــع على قمة أعلى جبالها، تلك القلعــة الرومانيّة التي كانت 
فيها حامية المدينة ومقر قادتها ومعسكر جنودها، ثم يتشكّل 
حديثاً حولها حي القلعة، وتنشــأ هنــاك بيوتات الأردنيين مع 
دولتهم الحديثة، فيســمّي زياد قاســم روايتــه )أبناء القلعة(، 
عن عمان القديمة التي امتدت عند سفح جبل القلعة، سيتتبع 
حكايــات العمانيين وفسيفســاء ثقافتهم بين الأعــوام -1952

1967م، حاراتهــا وأزقتهــا التي ضمّت تركيبة ســكانية فريدة 
مــن نوعها، جمعت بــن البدوي والفلاح والشــامي والعراقي 
والشركسي والشيشاني والأرمني والحجازي، وفي الرواية يمرُّ على 
أحداث سياســية مفصليــة في تاريخ الدولــة الأردنية الحديثة، 
أهمها تعريــب الجيش، والحيــاة الحزبيّــة في الأردن والدول 
المجــاورة، وهو يعود إلى عمان أيضًا في رواية "الزوبعة" ليوثقّها 

بتفاصيل أكثر في سياق مشروع روائي ضخم من عدة أجزاء.
وإذا كان زيــاد قاســم اتخّــذ مــن القلعة متــكًأ لعنوان 
روايتــه )أبناء القلعة(، وروى مــن خلالها حكايات العمانيين 
وقصصهم، فإنَّ الكاتب علي حسين الصفدي جعل من المدرج 
الرومــاني مرجعًا ليقدّم من خلال فارس، بطل سرديته، ســرة 
عــان في الخمســينيات، في كتابته التي عنونها باســم )درج 
فرعون(، هذا المدرج/ الدرج الذي كان شــاهدًا على ما جرى 
مــن وقائع وأحداث وتفاعلات وتطورات تاريخية وسياســية 
واجتماعية، مما جعله أشــبه بالكائن الحي، ينبض بمشــاعر 
التاريــخ، ويحتضن بشــكله نصف الدائــري أهل عمان،كما 
احتضن من قبل أجيال آبائهم وأجدادهم منذ تشــييد بنيانه 
الذي يعــود إلى عهد الإمبراطور الروماني )أنطونيوس بيوس(، 
الذي أشــاده خلال فترة حكمه الواقعة ما بين )161-138م(. 
وقد كانت التسمية الشائعة للمدرج الروماني في الخمسينيات 
من القرن الماضي )درج فرعون( بالرغم من عدم وجود علاقة 
لفرعون مصر بالدرج، بينما سمّه الجغرافيون العرب )مدرج 

سليمان(.



أفكار46

)سيرة مدينة(.. عمّنُ الأربعينيات
سيزور الروائيُّ عبد الرحمن منيف عمان عام 1992م، بدعوة 
من مؤسسة شومان بعد غياب 37 عامًا، آنذاك كان أسعد عبد 
الرحمن مديراً للمؤسســة، وحيــث أنَّ عبد الرحمن منيف من 
مواليــد عمان عام 1933م، ســيكتب ورقــة عنوانها )عمان في 

الأربعينيات(. 
يقول عبد الرحمن منيف في مقدمة روايته )ســرة مدينة(، 
عــن كتابته عــن عمان في ندوة مؤسســة شــومان: "كان هذا 
الحديــثُ بداية تورطّي، خاصةً وإنَّنــي قطعت وعدًا أن أكتب 
وفاءً لدَين علّي لهذه المدينة، ثم جاءت دعوة الجامعة الأردنية 
بالتعــاون مع المركز الفرنسي للأبحاث )ســراموك(، وطلب إلّي 
مدير هذا المركز، المســيو )جان انوبيه(، المشاركة في ندوة عن 
)عمان-المدينة والمجتمع(، فكانت ورقة )عمان مدينة المياه(".

رواية )سيرة مدينة.. عمان في الأربعينات( كتبها عبد الرحمن 
منيف، ونشرت في طبعتها الأولى عام 1994م، وهذا الكتاب كما 
يصفه مؤلفه: "عبارة عن ســرة لمدينة، هي عمان، وليس سيرة 
ذاتية لكاتبه، وإن تقاطعت الســرتان، بسرعة وجزئيًّا، في بعض 
المحطات. كــا أنَّه ليس رواية، لأنَّ الخيــال فيه محدود، وإن 
اســتعار من الرواية بعض أدواتها، كطريقة العرض والبناء. إنَّه 
كتابٌ يحاول أن يســتعيد ملامح مــكان في زمن معين، اعتمادًا 
على الذاكــرة. والذاكرةُ- مهما حاول الإنســان الدقة والأمانة- 
خداعةٌ، شديدةُ المكر، لأنَّها تقول الأشياء التي تعنيها، ما تعتبره 
أكثر أهمية، ضمن مقاييســها الخاصة. لذلك فإنَّ بعض الوقائع 
الــواردة ربما تحصل بهذا الشــكل تمامًا، لكــن هكذا بدت لمن 
رآها، أو هكذا اســتقرت في الذاكــرة، دون أن تكون هناك أية 
نية أو رغبة بتحويرها، أو إعادة تشكيلها ضمن نسق مختلف".
غطتّ "ســرة مدينة" عقــد الأربعينات في عــان، في ظلِّ 
الحرب العالمية الثانية، وظلِّ الحرب العربية الإسرائيلية الأولى، 
"كان العقد طويلاً وصعبًا وثقيلاً، عانى الناس كثيراً، خيمّ الحزن 
ا الفرح فكان قليــاً وعابراً، كبر الصغار فيه  وطــال الانتظار، أمَّ
ا المســنون فقد هرموا أكثر  قبل الأوان، وفي غفلة من الزمن، أمَّ

مما يحصل في الأماكن الأخرى، أو في أزمنة مختلفة".

كتابُ التاجر؛ بين "الشهبندر" و"دفاتر الطوفان"
هذه الســرة العمانية التي كتبها عبد الرحمن منيف، التي 
تمرُّ على ذاكرة ســيل عمان، تنبش في المدينة التي كانت تسمى 
مدينة المياه، هي ذاتها التي كتبتها الروائية ســميحة خريس في 
روايتها دفاتر الطوفان، وهي حاضرةٌ عند الروائي هاشم غرايبة 
في روايته "الشهبندر". ولهذين العملين الروائيين حكاية، فتحت 

آفاق الكاتبين لسرد سيرة عمان روائيًّا:
من هنا تبدأ القصة..

هنــاك عند الفنان خلدون الداود، مؤســس وصاحب رواق 
البلقــاء في مدينة الفحيــص، قرب عمان.. هو ســادن الأماكن 
ـه يحسُّ بها، يرى بعين  القديمة، وراعي المهمل من الأشــياء، إنّـَ
قلبــه أنَّ هناك زمنًا ســيأتي تصبــح فيه تلك المقتنيــات روحًا 
تنطــق المخبوء من الذاكرة، وهذا مــا كان: أكثر من مرة كنتُ 
في الفحيــص عند هذا الصديق، تارةً أرى جديده لوحةً، وأحياناً 
حجر رحى، ومرات كثيرة بعض جدران قديمة، وقطع خزف، أو 
هياكل خشــب فيها بقايا أرواح عتيقة تتجدّد بين يديه.. هذه 

المرة اختلق الجديد العتيق!

قلت: ماذا لديك يا خلدون الداود؟!
كان هذا الســؤال الذي تمدّد على رأس لســاني، ما إن رأيت 
الكتاب الضخــم على الطاولــة الكهلة المنتظرة أمــام مكتبه.. 

تأنيت قليلاً قبل أن أدخل محرابه.
 تأملت الكتاب؛ غلافه سميك، وهو أقدم بعشرات السنين من 
تلك اللحظة التي أتلمسه فيها، ربما أحسست لحظتها بأطراف 
أصابع صاحبه حين اشتراه في الثلاثينيات من بداية القرن الماضي 
قرب ســيل عــان، ثم حمله إلى متجره، قبل أن يبدأ تســجيل 
حسابات الدكان التي يمتلكها، من مشتريات ومصروفات، وسلع 
وأســاء زبائنه آنذاك.. لم يمهلني خلدون الــداود كثيراً لأسرح 
في تفاصيل الجدول المرســوم داخل صفحات الكتاب، إذ ما أن 
وصلت إلى سماع لحظة العتاب من كل هذا الإهمال، التي كان 
الدفــر يريد أن يبوح بهــا لي، لولا أن وقف صديقي كما الرصد 
بجانبي، وسحبني مع الكتاب إلى مكتبه مجيباً على سؤالي دون 
أن أطرحه: ماذا لديك يا خلدون الداود؟! وما جدوى الاحتفاظ 



47 أفكار ملف العدد

بمثل هذا الدفتر الآن؟!
ا الدفتر فهو  ـك لن تطيق معي صبرا.. بل قال: أمَّ  لم يقل إنّـَ
لتاجر عماني، وربما هو شــيخ تجّار المدينة، دوّن فيه ســجلاته 
ــا الغرض من  التجاريــة في الثلاثينيات مــن القرن الماضي، وأمَّ

الاحتفاظ به، فلأنَّه سيكون نواة عمل روائي 
مشــرك يجمع في روايــة )عمانية( واحدة، 
أو روايتين اثنتين، للروائيين، هاشــم غرايبة، 
وســميحة خريس. وبالفعل هــذا ما كان، 
وتلك هي البــذرةُ الأولى لروايتــيّ "دفاتر 

الطوفان" و"الشهبندر"!

 مؤنس الرزاز و"مدينة الحب الأخوي"
ودائمـًـا تحضر عــان، ومعهــا يحضر 
مؤنــس الــرزاز، المولود في الســلط، الذي 
عاش أيام صباه في جبل اللويبدة في عمان، 
غاب عنها ســنوات، ثم عاد ليستقر فيها، 

وتكون هي شرارة الإبداع لكثير من رواياته. قال عنه الشــاعر 
أمجد ناصر في مقاله الوداعي حين رحل مؤنس الرزاز "شيء ما 
ينقص عمان". أقام مؤنس في عــان عام 1982م، وكان بحالة 
نفســية صعبة، شاعراً بالمرارة مما جرى لوالده منيف الرزاز في 

إقامته الجبرية في بغداد. 
وعــان كانت حاضنةً لكثــر من أعمالــه الروائيّة، واصفًا 
إقامته في عمان بقوله "انتقلت من حيز الفعل إلى حيز التأمل؛ 
وهذا ما يفسّ غــزارة إنتاجي الروائي؛ إذ تفرغت تمامًا للإبداع 
واحترفته في أجواء سكينة واستقرار، بينما كنت في السابق أشبه 
ما أكون بمراســل صحفي حربي يغطي مشــاهد وأنباء المعارك 

الطاحنة". 
كان مؤنس يصف عمان بأنَّها "مدينة الحب الأخوي"، وكان 
يلتقي المبدعين والمثقفين والسياسيين في مكانه الأثير في مقهى 
العاصمــة وســط البلد، حيث تتســللّ الشــخصياتُ والأمكنةُ 
والأدراجُ إلى نصوصــه الروائيّة، فتكون عمان حاضرةً في معظم 
كتاباتــه، حتى أنَّه كتب عن رفاق مقهاه العماني رواية "عصابة 
الوردة الداميــة"، كما كتب عمان بإبداع في " جمعة القفاري-

يوميات نكرة"، وفي "الذاكرة المستباحة".

)أرض اليمبوس(.. حيث إلياس فركوح
حين تحضر سيرة مؤنس الرزاز، بالضرورة يجيء معه الروائي 
إلياس فركوح، العمانّي بامتياز مولدًا ونشأةً 
واســتقرارًا وحياة، وبين الاثنين مراســاتٌ 
تنبــض فيها عــان بذاكرتهما المشــركة، 
نشرها إلياس فركوح تحت عنوان "رسائلنا 

ليست مكاتيب". 
كان جــد إليــاس فركوح لأبيــه يونانيًّا، 
يعمل طبيبًا في الجيش التركي، هو )باســيل 
ســيداراكودس( تزوج مــن عفيفة فركوح، 
ســيكون أحد أبنائه خياطاً نســائيًّا اســمه 
جورج، سيرحل من الشام حيث إقامة أبيه، 
ويأخــذ معه مهنته ولقب أمّــه فركوح، إلى 
عــان، وتكون مخيطته قرب ســيل عمان، 
وتنجب العائلة هناك إليــاس فركوح، الذي عرف كل تفاصيل 
عمان كأحد أكثر الكتاّب الذين وثقّوا تفاصيل المدينة في جميع 
ا بامتيــاز منــذ أولى مجموعاته القصصية  كتاباتــه، وكان قاصًّ
"الصفعــة"، ثم بعدها "طيور عــان تحلق منخفضة"، وكذلك 
"إحــدى وعشرون طلقة للنبــي"، وغيرهــا، وفي الرواية أصدر 
العديــد منهــا، إضافــةً إلى الترجــات، لكنَّــه في رواية "أرض 
اليمبــوس" تتجــىّ عمان حــاضرةً جليّةً في متن هــذه الرواية 

المبدعة المعبرة عن كثير من تجليات إلياس فركوح ورؤاه.

إنَّهم يكتبون عمان..  
ا الــروائي والقاص جــال ناجي ففي سردياتــه وكتاباته  أمَّ
يعايــن عمان الحديثة، يدخل في تفاصيــل رأس المال، يتحدّث 
عــن العولمة، وعن الإرهاب، كما هــو في رائعته رواية "عندما 
تشيخ الذئاب"، وأيضًا في روايته "مخلفات الزوابع الأخيرة"، وفي 

"الحياة على ذمة الموت". 
والقاصة بســمة النسور في مجاميعها القصصية هي المتيمة 
بعمان ودروبها، ولا بدَّ هنا من الإشارة إلى القاص عدي مدانات 



أفكار48

في قصصــة التشــيخوفيّة، هــو يكتــب عن عمان 
التي عايشــها بكل تحوّلاتها، وفي روايته الأخيرة 
"الآنســة ازدهار وأنا" اختــار عمان فضاءات 
لروايتــه، وتتبــع بلغة سلســة حيــاة أفراد 
وجماعات عاديين كاشــفًا من خلال الرواية 

آلامهم. 
ســيكون أيضًا للروائي قاسم توفيق 
كثير من الكتابات عن عمان في رواياته، 

كاتبًــا عن المدينة عمان بجــرأة، طارحًا 
الموضوعــات المســكوت عنها، مــع امتلاكه 

القدرة على خلط الأســطورة بالواقع كما هو في 
روايتــه "البوكس" التي رصد فيهــا أجواء وتناقضات 

وســط مدينة عــان من خلال بطل روايته، كاشــفًا الكثير من 
الصراعــات والأحداث، وتحضر عمان أيضًــا في كل من رواياته 

"أرض أكثر جمالاً" و"عمان ورد أخير"، وغيرها. 
بينما عند القاص خليل قنديل تحضر عمان ببســاطة ناسها 
وبالمهمشــن فيها، هذا الكاتب المخلص لفــنِّ القصة، هو كما 
يعبّ عن نفسه بأنَّه "تل من الحكايات"، جاءت عمان معشوقةً 

يؤثثّ بها كل قصصه وسردياته.
ولعــلَّ الروائي رمضان الرواشــدة أكثر تركيــزاً على الجوانب 
السياســية في عمان، إذ أنَّه في روايته "المهطوان" اشــتغل على 
حفــر نفسي ومعرفي في تحولات عــان، التي تحضر في روايتيه 

"الحمراوي" و"النهر لا يفصلني عنك". 
وكــذا الروائي إبرهيم نصر اللــه، وهو من مواليد عمان، هو 
في كثــر من رواياته يكتب من جوانب أخرى عن عمان، خاصة 

روايته "حارس المدينة الضائعة". 

جلال وهزاع.. كتابةٌ بأفقٍ مختلف
إنَّهــم جيل توثيق عمان بكل تفاصيلها، وبعدهم ســيحضر 
روائيــون مثل الــروائي هزاع البراري في روايــة )أعالي الخوف(، 
وفي )حــواء مرة أخــرى( وروايــة )الغربال(، وها هــو الروائي 
جلال برجس الفائز بجائزة بوكر لعام 2020 عن روايته )دفاتر 
الوراق( التي هي عمانية وكل أحداثها في عمان وعن شــخوص 

يتحركون فيها، إضافةً إلى روايته الســابقة )ســيدات 
الحواس الخمــس( التي تركّز عــى التغيرات التي 

طرأت على عمان والتبدلات التي أصابتها.
وهناك أســاء كثيرة كتبت عــن عمان، ومن 
وحيها، كما هو الروائي محمد عبد الله القواسمة 
في رواية "شارع الثلاثين"، وغصون رحال في رواية 
"موزاييك"، وعايدة النجار في كتاب "بنات 
عــان في الخمســينات"، وثريا ملحس في 
كتاب "أراقيم معلقة/ سيرة ذاتية"، وزهرة 

عمر في رواية "الخروج من سوسروقة".

عمّنُ الذاكرة.. الذاتُ والمدينة
وعندما أردت أنا كتابة عماني التي عاينتها منذ طفولتي كتبتُ 
فيها وعنها كتاباً أسميته "عمان الذاكرة"، رصدت فيه كثيراً من 
الأمكنة والتفاصيل التي عايشــتها في عمان ودروبها وشخوصها 
وســرتها التي أعشــق، كتبتها واقعًا وأســطورةً، حلمً وحياةً: 
"التي هَزتَ سريري بغنائها، هي أمُّي. وأمُي عجوزٌ بعُمرِ أقدم 
نقش في ســبيل الحوريات، تعشــق الزيتون والياسمين، وتتََنمّ 
)بســواليف( عمان حين تبذرها في أذني قبل أن أنام. وأنا طفل 
عمان المشَُــظىّ بين عباءة البداوة، وعتبة المخيم، المتأرجح بين 
الصليب والهلال، الموزعّ على خيوط )قلُبق(، أو نسيح )كوفيّة(، 
أو زغرودة فرح.. كهل وطفل أنا من كثرة ما مرتّ عَلّي الهجرات 
فلا أســتطيع خروجًا من طفولة إلِا وأدخــل إلى طفولة أخرى 
مُتجدداً )كالفينيق( حاملاً حلمي معي، وأمي عجوز هاجســها 
أن تسعد الأطفال وتســميهم باسمها، )وتسولف( لهم دائماً ما 

تيّسر من سيرة العاصمة.. أنا طفل عمان!".

إنَّها إطلالةٌ سريعةٌ على السرد والرواية في عمان، وهو مرورٌ 

فيــه بعض الانتقائية لأعمال كانت عــان هي محور أحداثها، 

وشخوصها تتحرك في فضاءات المدينة وتعبّ عنها، حيث أنَّه ما 

من كاتب مرَّ على الأردن أو من أبنائها إلا وكانت لعمان حصّة 

في سرديته وإبداعه. 

الروائي الراحل مؤنس الرزاز



49 أفكار ملف العدد

سطوةُ المكان في استدعاء الشخوص في رواية )يحيى( لسميحة خريس

نايف النوايسة*

* كاتب وباحث أردني

 تمهيد

لا آتي بجديــدٍ إذا قلــتُ إنَّ المكان هو العنصُر الرئيسُ في أيِّ عمــلٍ روائي أو قصصي، ويحمل على 

عاتقه بقية العناصر الأخرى في الرواية أو القصة مثل الزمن والشــخصيات والأحداث. ولا يبعد هذا 

الفهم كثيراً عمّ يذهب إليه العديدُ من المفكرين الذين نظروا في مسيرة الحضارة الإنسانية وشخّصوا 

بداياتها واختفاء بعضها وبيان عناصر قيامها وبذور يناعتها وانتهاءً إلى العلل التي تمرُّ بها وتؤدي إلى 

غيابهــا؛ وكان من هؤلاء ابن خلدون في مقدمته الشــهيرة، وفي عصرنا الحديث حدّد المفكر الجزائري 

مالــك بن نبــي في كتابه )شروط النهضة( أضــاع المثلث التي تقوم عليها الحضارة وهي) الإنســان 

والتراب والوقت(؛ وهذا ما يجعلني أقول إنَّ الرواية والقصة تشبهان البناء الحضاري، إذ إنَّ الكاتب 

يشيد في روايته عالمه ورؤاه ونظرته الكلية للحياة. ويعكس المكانُ مفاهيمَ تحملها الرواية ذات صلة 

بالحرية والسجن والألم والأمل والضياع والتشرد والقهر والاستعباد.



أفكار50

ومن خلال الاطــاع على العديد مــن الروايات العربية 
والعالمية وجدت أنَّ المكان يشــكّل محفّزاً لولادة الأحداث، 
وتوجّه حركة الشخصيات وتناميها، ويساعد على بناء الحبكة 
الروائيّة وتطوّرها. والمكانُ له ســطوته في استدعاء شخوص 
الروايــة بالقدر الذي يتحقّق منه الصــدق الفني ومنطقية 
العلاقة بين الشــخوص ذاتهم مع تنامي الأحداث وتواترها، 
بحيث ينبثق من هذه العلاقة عوالم فنية تُكّن الكاتب من 
التعبير عن رؤيته للعالم بوضوح، فضلاً عن علاقته بالأطياف 

المختلفة في المجتمع بكل تفاصيلها.
لا يســاورني أدنى شــكّ بأنَّ الروائيَّ العربيَّ المصري نجيب 
محفــوظ كان يمتلك رؤيةً إنســانيّةً عظيمة وشــاملة لأمور 
الحيــاة وهو يكابــد في كتابة رواياته التــي أعطت للمكان 
المــري اعتباره وقيمته، فمــن يقرأ )زقــاق المدق، وخان 
الخليلي، وبين القصريــن، والكرنك...( وغيرها من الروايات، 
ســيجد المكانَ ماثلاً بكامل ســطوته، ومثلــه عدد كبير من 
الروائيين العرب مثــل عبد الرحمن منيف في رواياته )شرق 
المتوسط.. مدن الملح، التيه، الأخدود، تقاسيم الليل والنهار، 
المنبــت، بادية الظلمات، وعــروة الزمان الباهي ونحو ذلك 
من رواياته. والروائي جــرا إبراهيم جبرا في رواياته )البحث 
عن وليد مسعود، عالم بلا خرائط، والسفينة، ونحو ذلك من 
رواياته(، وإبراهيم الكوني في رواياته ذات النكهة الصحراوية 
مثل )جرعة من دم، شــجرة الرتم، رباعية الخســوف، التبر، 
ونزيــف الحجر وناقــة الله، والكثير مــن رواياته( والطيب 
صالح في رواياته )موسم الهجرة إلى الشمال، ومريود، وعرس 
الزين.. وغيرها من الروايات(، وعند الروائيين الأردنيين مثل 
مؤنس الرزاز وسليمان القوابعة وتيسير السبول وأمين شنار 
وســميحة خريس. وقــد ظهرت بصمةُ المــكان في رواياتهم 
بســطوتها المهيمنة على مســار الأحداث وحركة الأشخاص، 
والأمــر كما وصفه أرســطو في بعــض مقولاته بــأنَّ المكان 

)محل( للفعل الإنساني بالمجمل.
ا المكان في بعده الفلســفي فهو ما يحلّ فيه الشيء     وأمَّ
أو يحويــه ويميّزه ويحــدّه، أي أنَّه في مفاهيــم النقد ذلك 

العنصر الذي يحمل عناصر السرد الأخرى كافة؛ مثل الزمان 
والأحداث والشــخصيات، فهذه جميعها لا تولد من العدم 
ولا تقع في كيانات غير مفهومة، إنَّها تتشكل في المكان الذي 
يحضن الرواية بكل عناصرها ولا يحيد عنه الكاتب حتى لا 

يقع في عبثية ما يكتب.

رواية )يحيى( 
كان لابدّ من هذا الحديث بين يديّ البحث في موضوعة 
المــكان في روايــة )يحيــى( للروائية ســميحة خريس التي 
وجدتُ فيها حضوراً قوياً للمكان بالقدر الذي يخدم الغاية 
مــن تأليفها، ويعزّز مــن قيمتها الفنّية التــي تعكس رؤى 
خريس تجاه الحياة ومكانة العقل ومعاني الحرية. في البدء 
استوقفني اسم )يحيى( الذي اختارته خريس عنواناً للرواية، 
فما الذي يختبئ وراء هذا العنوان الذي جاء منتصباً فرداً لا 
يسبقه كلام ولا يلحقه، وتبين لي بعد القراءة المعمّقة للرواية 
قصديـّـة الروائية خريس إلى هذا الاختيار، وما أظنّها وقعت 
في حيرةِ اختيار الاسم لأنَّها منذ لمحت عينها المعلومة العابرة 
عن)يحيى الكركي( وجدت في الاســم ما يريحها من البحث 
عن عنوان آخر، وكأنَّها بذلك اقتربت إلى من سبقها في إبداع 
أعمال مماثلة تحمل معاني كبيرة مثل )مايكل انجلو( وتمثاله 
)موسى(، ومثل الشاعر المصري علي محمود طه في قصيدته 
)التمثال( التي صوّر فيها الإنســان صانعاً الأمل، وينحته من 

قلبه وروحه وما يلبث أن يأتيه السيل ويحطمه.
 فــإذا كان الصخر هو مادّة تمثال موسى لأنجلو، والكلمة 
هي مادة تمثال قصيدة الأمل للشــاعر علي محمود طه، فما 

هي مادةُ تمثال )يحيى( رواية سميحة خريس؟.
   وبعــد جملة قراءات لهذه الروايــة وجدتُ أنَّ الموقد 
الإبداعــي لخريس قد صهر المعلومــة القصيرة المتوفرة عن 
يحيــى بن عيسى الطحّــان الكركي التــي وردت مقتضبةً في 
بعض المصــادر التاريخيّة، فجعلت منها خريس تمثالاً حمل 
اســم )يحيى(، وحمّلت هذه الواقعة التاريخيّة غايةً ساميةً  
تحقّقت في روايتها تجاه وظيفة الإنســان في بناء الحياة من 



51 أفكار ملف العدد

نافذة العقل ومحاكمة المســلمّات، ومواجهة سدنة الجهل 
بالحجج الدامغة.

 خيطُ المكان 
والأمرُ لا يتســنى للروائية بسويتّه الفنية إلاّ إذا اختارت 
المكان المناســب لاحتضان المسيرة السردية بكامل عناصرها.  
فالمكانُ في رواية )يحيى( هو الجسدُ الذي تحركت فيه روح 
)يحيى الكــركي(، وكأنَّني وأنا أنظرُ في عمــق الرواية أدخلُ 
في باطن الشــعور المسُــتكن للروائيّة خريس، وهي تبحث 
عــن أمكنة الرواية مثــل مهندس بارع لتجــري فيها حركة 
الأشــخاص الذين حملوا على عاتقهم عبء تطور الأحداث 

المصاحبة لرحلة البطل من الميلاد إلى الوفاة.
يحيى بن عيسى الكركي هو الخيطُ الذي كان مُلقْىً في كثير 
من كتب التاريخ التي أرخّت لأحداث القرن الســادس عشر 
الميلادي، فأمســكت به الروائية خريس وحوّلتهْ في مختبرها 
السردي إلى عمل روائي كبير.. يتصف هذا القرن الذي عاش 
فيه يحيى بأنَّه من الفترات المضطربة التي مرتّ على بلادنا 
من حيث الفوضى في الحكم، والظلم المتُســيدّ، وكان الناس 
ضائعين بين الحكم الظالم وسلطان المرض والجهل والفقر..  
وُصــف )يحيى( عند مؤرخي الســاطين بأنَّه رجلٌ كافرٌ، 
غلبت عليه اعتقادات فاســدة، وكتب أوراقاً تشــتمل على 
عبارات ســيئة التراكيب مختلفة المعــاني وتتضمن كثيراً من 
المكفــرات والموجبــات للــردّة، وخشي العلماء مــن الفتنة 
فاجتمعوا في دار الإفتاء بدمشــق وواجهــوه بما يدّعي فلم 
ينكره، فحكموا عليه بالقتــل، وضربوا عنقه لإطفاء ضلالته 

المعتمة حسب رأيهم..
وتتواكــب صورة المــكان مع أحــداث الروايــة وحركة 
شــخصياتها، تبدأ أحداث الرواية في قرية )جلجول( الواقعة 
غــربي بلدة مؤتــة، وهي قرية مفترضة لــولادة يحيى، وقد 
صوّرت الأديبة خريس هذه القرية تصويراً دقيقاً في مختلف 
مفاصــل الرواية حتى تكون المهــاد الرئيس لانطلاق الرحلة 

السردية المتمكنة.

في )جلجــول( كان الطاعــون والحمّى والفقــر والجهل 
وســلطة الإقطاع، وظلم الدولة آنــذاك كتمهيد لولادة زمن 
جديد بدأ بولادة يحيى في وســط عائلي متواضع، وحشدت 
خريس لبنــاء الصورة المكانية ما أمكنهــا من معارف ولغة 
وفنيــة عاليــة في السرد، وقدرة فائقة على الإمســاك بناظم 
الرؤيــة حتــى لا يفلت منها ويتهــدم بناء الروايــة لكثافة 
الأحداث المــرودة وتناميها، وحيوية الشــخصيات وعدم 

الاضطراب في حركتها داخل تلك الأحداث.
عاش يحيى في قرية )جلجــول( وكان الخوف عليه كبيراً 
مــن أن يصرعه المرض الذي صرع أمّه ومعظم أبناء القرية، 
وعملت أخته مريم المســتحيل حتى يظلَّ على قيد الحياة، 
ورعتــه حــقَّ الرعاية، وظهر مــن نبوغه ما يلفــت النظر، 
فحســده أولاد الإقطاعــي صايــل، فيتآمــرون عليه فيهرب 
يحيى إلى ســيناء ثم إلى مصر، وهناك تنفتــح أمامه الحياة 
بــكل أبوابها؛ في الحرفــة التي وجدها في القاهــرة والعلم 
الذي وجده في الأزهر والحب الذي ســلب عقله مع جمان 
جارية مواطنته )هفوف( التي باعها مختار قريته )جلجول( 

للحاكم التركي.
حمل عليه علماءُ الأزهر لأنَّه فاقهم علماً وثقافةً وخُلقاً، 
وناصبوه العداء وضيّقــوا عليه المنافذ، فهرب من مصر هو 
والشــيخ الصالحي مــع قافلة الحج إلى مكــة المكرمة التي 
ســتمر بســيناء ودير ســانت كاترين، وبعد حــن عاد إلى 

)جلجول( مرةً أخرى..  
هذه العــودة لم تعجب أولاد صايل بخاصة حين طالبهم 
بأرضه التي صادروها من شــقيقته مريــم، فدبروا له بليل، 
فتمت محاكمتــه في عجلون، وعوقب وهُدّد بالقتل، فهرب 
إلى الشــام للقاء الشيخ الصالحي الذي ترافق وإياّه في قافلة 
الحج، وكان الصالحي قد أقام في جلجول فترة من الزمن ثم 
عاد إلى دمشــق.. وكان يحيى يأمل أن يلقى هذا الشيخ كما 
كان يأمل لقاء الشــيخ الميداني أحد شــيوخ المسجد الأموي، 
وظنَّ أنَّه ســرتاح في دمشــق ويعيش بأمان منتظراً حبيبته 

جمان..



أفكار52

   وأجــزم مــن وجهة نظري أنَّ هــذه الرواية هي رواية 
الأمكنة التي استوعبت حركة يحيى من بدايات نضج عقله 
إلى أن تنبّه له الكائدون في كل مكان حلّ به. وفي الســويداء 
يلتقي الشيخ علانّ الصوفي الذي سيكون الشخصية الحاسمة 
في ظاهرة الشــاب )يحيى( وتنتهي حياته بســببه.. إذاً، من 
الســويداء ابتدأت رحلة المــوت وإن كانت قد صاحبته من 
جلجول/ الوبــاء والإقطاع، ومن عجلون/ المحاكمة والحبس 

والهروب، ومن مصر/ الحسد والكيد. 
وفي دمشــق يلتقي الشيخ الصالحي، وكان علانّ يأمل في 
أن يزوج ابنته من يحيى.. وتأخذه الأحداث بتشــابكها، إلى 
أن اتصل بأبي سندس صاحب بستان الورد. وفي بستان الورد 
كان المريــدون من كل لون وجنــس وعقيدة يجتمعون إلى 
يحيى، الأمر الذي لم يعجب علانّ الذي رافقه من السويداء 
إلى دمشق، فسعى به عند قاضي القضاة الشيخ العيثاوي.. 

واســتدعاه قــاضي القضاة، وجــرى بينهما حوار واســع 
طويل، كانت الحجــة البالغة فيه ليحيى ـــ وفق ما ورد في 
الرواية ـــ لكن قاضي القضاة حكم عليه بالسجن في المشفى 
القيمري وهو خاصٌّ بالمجانين.. وتمكّن يحيى صاحب العقل 
وربـّـان الفكــر من جذب المــرضى في هذا المشــفى ليلتفوا 

مــن حوله ويؤثر بهم تأثيراً كبيراً، فلم يعجب ذلك ســاعور 
المشــفى )المديــر( الذي كان يغــار من الطبيب الســلطي 
المنحاز ل)يحيى(.. وهو انحياز المكان للمبدأ. وعايش ألواناً 

من العذاب تقشّعر منها الأبدان. 
ويحُاكــم يحيى مرةً أخرى، ويطُلــب منه أن يتوب وإذا 
رفض فأنَّه ســيُعدم، وفي هذه الأثنــاء يحضر المكان كله مع 
جمان القادمة من مصر والمارة ب)جلجول( في رحلة بحثها 
عن)يحيى(، وتتمنــى أن تلقى الحبيــب وكانت تحلم بأن 
تعيش معه حياةً هانئةً بعد كل هذا العذاب الذي حصلت 
ا )يحيى(، فبعد أن رفض طلب  في نهايته على صكِّ عتقها. أمَّ
القــاضي بالتوبة حُكم عليه بالموت، وقطع الســياّفُ رأســه 
ورماه في ســاحة المحكمة في الثامن من ذي القعدة من عام 

1018هـ.
وأمســكت الأديبة خريس بخيط المكان في هذه الرواية، 
ابتداءً من الإهداء في الصفحة الســابعة مــن الرواية الذي 
نلمــس منه أنَّ المدخل إلى فضــاءات الرواية هو من مكان 
عالٍ سامق؛ هو القلعة، التي تعني قلعة الكرك ليس غيرها، 
ونعتتهــا خريس بقلعة الحرية، وينــرف النعت إلى بابها 
الذي أسُــند إليه الــدم الحر المقاوم.. وتأخذنــا الرواية من 

دير سانت كاترين / سيناء - مصر



53 أفكار ملف العدد

)جلجــول( إلى كل المناطق المحيطة التي لها بريقٌ خاصٌ في 
بؤرة الإشعاع والمقاومة قديماً وحديثا؛ً كمؤتة والربة والقصر 
والموجــب والقطرانــة والغــور.. ثم إلى عجلــون والمناطق 

المحيطة بها.
وفي الهــروب إلى ســيناء، نتذكــر كلَّ أشــكال الهــروب 
والهجرة في سبيل المبدأ والمعتقد والحرية، وما جرى للأنبياء 
والصالحين والمناضلين، من موسى إلى المسيح عليهما السلام، 
إلى عبور ســيناء، إلى الأديرة التي يلوذ بهــا الرهبان ك)دير 
ســانت كاترينا(، والمساجد القريبة، وتردّد ذكر قرية )نخل( 
كثيراً، وهي في وسط سيناء بين السويس وطابا، وحين ندخل 
مصر تتجول بنا المركبة السردية في القاهرة القديمة، حتى أنَّ 
الذي خبر المنطقة جيداً يأخــذه المكان الروائي كما فعل بنا 
نجيب محفوظ في كل رواياته.. في قلعة الجبل، شارع المعز، 
الجمالية، البيــوت القديمة، باب زويلــة، النيل، الأهرامات، 

قنوات العيون..
وفي الاتجاه شمالاً إلى دمشق، يقف المتلقي في السويداء، 
ودرعا، ودمشــق بكل حاراتها التي نعرفها والجامع الأموي، 
وقاســيون، ومقام محي الدين بن عــربي.. وللمكان وظيفة 
حسّاســة يلجأ إليها الروائي أو تقتضيها الرحلة السردية من 
أجل إبطاء التســارع السردي لغايــات ومقاصد نبيلة، هي 

تشريب رؤية الروائي ببطء مدروس كتعاطي الدواء تماماً..
هذا النمط من الروايات يتشــظىّ بصــورة مزرية إن لم 
تحكم رؤيته بناظم مكاني متين مجدول بلغة عالية المستوى، 
وفنيات سرديــة تنهض بأعباء هذا الناظــم، وقدرة معرفية 
تثُقّف لوحــات الرواية، وتعُمّق أثرهــا في اللذاذة الجمالية 
التي ينشــدها القارئ من جهة، وتحقنه من حيث لا يدري 
بثقافة موســوعية، يكون لها تأثيرها فيما بعد. حقاً، رحلتُ 
مــع رواية )يحيى( إلى محنة العقل في دولة الجهل والظلم، 
واستعدتُ من التاريخ الثقافي والعقل العربي لوحات تغيب 

وتحضر.  
تمكنــت الروائيــة ســميحة خريس من توجيــه أمكنتها 
الكثيفــة توجيهــاً حاذقاً لخدمة الرواية، وأن تكون ســطوة 

هذه الأمكنــة موجهةً لدفقات من الجــال السردي، لا أن 
تكون عبئاً وفضــاً زائداً من الكلام، إنَّهــا لعبةُ الذكاء التي 
مارســتها خريس في الرواية، وكأنَّها حائكٌ ماهرٌ؛ فأمســكت 
بخيوط روايتها ولم يفلت منها خيطٌ أو نســجت خيوطها في 
مكان لا يخــدم هذه القطعة الفنية التــي حاكتها في تمثال 

)يحيى( السردي.
لاحظتُ في الرواية أربــع مجدولات من الأمكنة تناوبت 
وفق رؤية الكاتبة على إنجاز هذا العمل على نحو حقّق له 

غايته الإبداعية النبيلة.
وضمت مجدولة الأمكنة الأردنية )قلعة الحرية/ الكرك، 
جلجول، كثربا، مؤتة، الغور الربة، القصر، الموجب، القطرانة، 
عجلون.. وفي هذه المجدولة كان الميلاد وحياة الخوف والقلق 
والهــروب. ثم مجدولة الأمكنة المصريــة )القاهرة القديمة، 
والأزهــر، وخان الخليلي، وشــارع المعز، وســيناء، وســانت 
كاترينا ونخل..(، وفيها الأمان والتعليم ومكائد النساء، ولقاء 
حبيبتــه جمان ثم الهروب.. ثــم مجدولة الأمكنة الحجازية 
التي فيها ســكينة الحج وروحانية المثــول بين يدي الأمكنة 
المقدســة. ثم العودة من جديد إلى الأردن، ثم الهروب منه 
ثانيــةً إلى مجدولة الأمكنة الشــامية التي تجلى فيها النضج 
العقلي ل)يحيــى(، وكانت نهايته المؤلمــة فيها وهي )درعا 
والســويداء ودمشق والمســجد الأموي ومشــفى القيمري 

وقاسيون وبستان ورد(.
هــذه الأمكنة هــي في حقيقتهــا تحمل صفتــي الألفة 
والمعاداة على النحو الذي فصّل فيه )جاســتون باشــار( في 
كتابه )جماليات المكان( الذي ترجمه الروائي غالب هلســا، 
فهــذه الأمكنة أليفة ل)يحيى( عنــد الولادة واحتضان الأب 
وشــقيقته مريم له بعد وفاة والدته، ثم تصبح معادية بعد 
حين بســبب المرض وأولاد الاقطاعي والحسّــاد والكائدين، 
ومثلهــا بقية الأمكنة التي مرت الإشــارة إليهــا، فهي أليفةٌ 
ومعاديــةٌ في الوقت ذاتــه. فالأمكنةُ في )يحيــى( مجدولةٌ 
متناظرةٌ خدمــت الرواية ورفعت أعمــدة نجاحها الجمالي 

والموضوعي بصورة فنية بعيدة.



أفكار54

* كاتب وباحث أردني

دراساتدراسات
ومقالاتومقالات

د. حكمت النوايسة

إبراهيم غرايبة

عبدالرحمن الطورة

هدى الفوالجة

د. راشد الزيودي

د. محمد السماعنة

د. رجاء أبو شادي

د. عبد الكريم الفرحي

د.عباس عبد الحليم

أنور بن حسين

د.أحمد شقيرات

د. نعمات الطرّاونة



55 أفكار  دراسات ومقالات

خواطر في العمل الرّوائي
د. حكمت النوايسة*

* كاتب وباحث أردني

عشــتُ الحياة طولاً وعرضًــا، وعندما أتحدّث في أمر فنــي فيلمً أم غيره من الأعــال الدرامية، فإنَّني 

أتحدث برؤية الناقد الذي يبحث عن ديمقراطيّة الفنّ استنادًا إلى المرجعيّة التي اتكأت عليها السينما وهي 

الروايــة، والتعريف الأكثر اختصارًا للرواية هو أنَّها فنٌّ ديمقراطــي، معنيٌّ بتعدّد الأصوات/وجهات النّظر، 

فــإن كان في الحــارة أو الحي أو القرية شــاذّون فلا بدّ من أن يكون فيها من هــم غير ذلك، كما أنَّ جَرح 

الوعي واجتراحه لا يكون بالتركيز على الشــاذ الذي لا ينكر أحد وجوده، كما أنّ تغييب الســياق المرجعي/ 

القيــم والتقاليد/ المتواضَــع عليها يضع العمل في الفضاء، هكذا، معلقًــا في الغيب، لا أريد من عمل فنّي، 

مهما بلغت براعته، أن يسرقني منّي... الادّعاء بالبراعة وما إلى ذلك لا يختلف عليه اثنان كبراعة الساسة في 

التمثيل وإتقان أدوارهم إلى أبعد الحدود...



أفكار56

هناك أعــال عظيمة تناولت موضوعات ووقائع أســوأ 

مما جاء في بعض الروايات التي اتكّأت على )الشــاذ( لكنّها 

التزمت بخطاطة التواصل الأساســية في أي عمل فني، كتابةً 

أو دراما، والخطاطة التي أشير إليها هي المعادلة الآتية:

مرسل- رسالة - مستقبل

فماذا يريد المرسل؟ كاتبًا أو مخرجًا.

وما الرسالة؟ 

ومن المسُتقبِل المقصود؟

إن أردت أن تقول لي إنَّ هذا موجود. سأقول لك: أعرف. 

ولكنّني ســأقول، بعد رويـّـة، ومغالبة في قراءة الفن الروائي، 

سأقول: إنَّ المســتقبل هو الذي ينتج الرسالة بعد أن تصله، 

فإن قلت له إنَّ الســاء زرقاء إن خلت من الغيوم. سيقول 

لك: ما شاء الله! ما هذا الاكتشاف المبُهِر!!!

لكنّك لو قلت: السماء زرقاء نهارًا سواء أكانت صافية أم 

غير صافية، فإنَّك تترك له مجالاً لإنتاج الرسالة...

وإن قدمت الجملة السابقة بصوتين فإنَّك تشرك المتلقي/ 

المستقبِل بصورة أخرى في إنتاج الدلالة/ الرسالة.

وهذا الأمر يغيب كثيراً، عن كثير من الروائيين، وسأتطرق 

لهــذا الأمر بشيء من التفصيل، لكي لا يكون تعدّد الأصوات، 

وهــو مدار الروايــة الديمقراطيــة، المدار الــذي ميّزها عن 

الشــعر، لكي لا يكون بديلً عن إشراك المتلقي، المرسَل إليه، 

في إنتــاج الدلالــة، أو إنتــاج دلالته الخاصّة، هــذه الدلالة 

الخاضعــة لمرجعيّاتــه الثقافية والإنســانية، وما يحمله من 

تصوّر عامّ للكون، فقد يفــرح كثيرون عندما يقرؤون رواية 

تكسر التابوات، كما يقولون، وتدخل في كشــف النقاب عن 

)المســكوت عنه( وغالبًا ما يكون الجنــس، أو الدين، وكأنّ 

الجنس والدين مســكوت عنهما، فلــو كان الجنس والدين 

مسكوتاً عنهما لما تزوّج الناس، ولما ذهب الناس إلى المساجد 

والكنائــس، أو لم يذهبوا، ولمــا تناقش الناس في أمور الدين، 

ولما اشتملت المدوّنة الشعبية على الكثير من الأمثال والنوادر 

التي تســتخفّ بالدين المزور، وتتناول الجنس بكل صراحة، 

ويســمعها الطفل من أبيه أو أمّه، هذا قبل انتشــار الدين 

الملتــزم، المتزمّت إلى حد، الذي يــرى أنّ هذه الأمور ينبغي 

عدم نقاشها في البيت، أو عدم جعل الأولاد يسمعون مثلها.

انظر إلى المتلقي وضعه في المكان الذي يستحقه، فإن كان 

جاهلاً فاجرحْ وعيَه بما يفُيده، وإن كان عارفاً فاحترمْ عقله.

كيــف يكون هذا لكاتب رواية لا يعرف من ســيقرؤها؟ 

لا بدّ من أن يكون هذا الســؤال متولدًّا من العبارة السابقة، 

وهو ضروريّ لإيضاحها.

لــدى الكاتب قارئ نموذجي، وهذا القارئ ليس شــخصًا 

ا أيّ شــخص، ومن الممكن أن يكون من المثقفين،  بعينه، وإنَّ

ومــن الممكن أن يكون من محــدودي الثقافة، ويلتقيان في 

قراءة هذا العمل أو ذاك.

على ماذا يلتقيان؟

السؤال الجوهري للعمل الروائي، والقصصي على السواء.

إن البَوْأرة المجانبة للصواب هي تلك التي تنقل الهامش 

وتجعله متنًا معزولاً عن سياقه الحاضن، السياق الاجتماعي، 

وأي عمــل في بــؤرة واحدة هو عمل )غنــائي(؛ بمعنى أنهّ لا 

يقــدّم إلا رؤية واحدة بصوت واحد، وتعدّد البُؤر هو الذي 

يعطي للعمل، أي عمل، المســاحة الديمقراطية التي يتحرك 

فيها...

لدينا اصطلاحان في عالم الكتابة والدراما، وهما متضادّان، 

وهما: 

- الغنائيةّ.

- تعدّد الأصوات.

والغنائيــة تعبّ عن وجهة نظر واحــدة، فهي مُؤدلجلة، 

ا  ا يكون للزينة حســب، وأمَّ وعندما تســتدخل صوتـًـا، فإنَّ

تعــدّد الأصوات، فــإنّ صانع العمل يختفــي تمامًا ويضعك 

وجهـًــا لوجه مــع العمل، منتجًا ثانيًا لــه من خلال تفكيك 

إرسالياته. 



57 أفكار  دراسات ومقالات

بيتك هو مدينتك
إبراهيم غرايبة*

* كاتب وباحث أردني

تأتي كلمة بيت بمعنى المســجد، والبلــدة، والأسرة، والمنزل، قال تعالى "فليعبدوا ربَّ هذا البيت" - ســورة 

قريش آية3 -  " إنَّ الصفا والمروة من شعائر الله فمن حجَّ البيت أو اعتمر.." - آية 158 سورة البقرة-  ويوجد 

في بلاد الشام عدد كبير من المدن والبلدات تبدأ بكلمة بيت، مثل بيت إيدس، بيت لحم، بيت إيل.. والشاهدُ 

في هذه المقدمة أنَّ البيوت في فكرتها وتســميتها محملة بالقداســة والأهمية الجوهرية في الفكر والحياة كما 

التخطيط والعناية، فالبيوت لها منزلةٌ مستمدةٌ من منزلة المعبد والمدينة والعائلة أو الذات. أنت بيتك، نحن 

بيوتنا.

البيــتُ بمفهومه فنًّا وجــالاً يجب أن ينقل في تصميمه وطبيعته فكرته الأساســية وأن يعكس المفهوم 

والرؤية التي نحملها تجاه أنفسنا، بل إنَّ تصميم البيت كالفن يجب أن يكون أكثر وضوحًا وتجليةً للفكرة، 

فقد تكون في أذهاننا مجردة أو مشوشة فيحولها البيت إلى تعبير حسي واضح.

ماذا ســيحدث للمدن والأسر والعلاقات، عندما يعمل ناسٌ كثيرون، وربما معظمهم في بيوتهم، أو قريبًا 

منهــا، وعندما لا يحتاج الأطفال أن يذهبوا إلى المدارس كل يوم، وفي مواعيد محدّدة، وربما لن يحتاجوا أن 

يذهبوا إليها؟.



أفكار58

تتضاءل الحاجة إلى الشــوارع ووسائل النقل، ويتمركز 

الإنســان في بيتــه، ما يجعل هــذا البيت موضــع إعادة 

نظــر وتصميم، ليلائــم العمل والدراســة، ومكوثاً طويلاً 

فيه. ســوف تتســع البيوت وتنكفئ، وتضيق الشــوارع 

إن لم تنحــر، ولا تعــود ثمة حاجــة إلى إقامة في المدن، 

فتزدهر الضواحي والأرياف، طالما أنَّ الإنســان يمكنه أن 

يعمــل ويتعلمّ في أي مكان، ولا يحتاج لأجل ذلك ســوى 

"لوح".. كأنَّنا نتقدم عائدين إلى عصر الألواح، عندما كان 

الأطفال يتعلمــون، وفي يد كل واحد منهــم لوح. اليوم، 

نعمــل ونتعلم وفي يد كل واحد منــا لوح، لكنَّه إلكتروني 

يقدّم لنا المحاضرات والعلوم والأعمال والموسيقى والأفلام 

والألعاب والمراجــع والمكتبات والأخبار والاتصالات، وقل 

ما شئت، وكما تشاء، عما يمكن لهذا اللوح أن يفعله.

البيــوت تبُنى لتلبيــة احتياجــات الســكن والإقامة 

والمعيشة، والخصوصية والحماية من الحر والبرد )التدفئة 

والتبريد والإضاءة، والعمل والتعليم في البيت، والشــعور 

بالسعادة والراحة...(

وأولت الحضــارات والمجتمعات قضية العمارة والبناء 

أولوية كبرى، ولدينا اليوم تراثٌ إنسانيٌّ هائلٌّ من العمارة، 

وبرغم ذلك فإنَّ البيوت تصُمّم وتبُنى في بلادنا بمعزل عن 

اعتبارات الســكن المفترضة، وعن رأي ومشورة الساكنين 

وتوقعاتهم واحتياجاتهم وأولوياتهم ورغباتهم وقدراتهم 

المادية.

والأصــلُ في البناء أن يســتخدم مواد ومــوارد متاحة 

ومتجــددة بأقل تكلفة ممكنة وملاءمــة البيئة المحيطة، 

فتختار مواد البناء مــن البيئة المحيطة بلا نزف أو هدر، 

وتصُمّــم وتبُنــى على النحــو الذي يتيح الاســتفادة من 

الفضاء والنــور والهواء للحصول على الإضــاءة والتدفئة 

والتهوية البيئيــة والطبيعية بلا تكاليف أو طاقة إضافية 

ولا تدخل تقني مكلف وملوث.

كيف نعيش في بيوتنا على النحو الذي يحقّق الأهداف 

المطلوبة والراحة والهدوء والخصوصية؟. كيف نبني بيوتنا 

وفق هذه الأهداف بأقل تكلفة ممكنة وبالاســتفادة من 

الموارد المتاحة والمجانية؟.

يشيع اليوم مصطلح العمارة الخضراء، أي العمارة التي 

تحترم مــوارد الأرض وجمالها الطبيعي، وتوفر احتياجات 

مســتعمليها، وتحقّــق المحافظة على الصحة، والشــعور 

بالرضا وتلبية الاحتياجات اليومية والمعيشــية والروحية 

والجمالية أيضًا.

فتصُمّــم البيــوت والمباني عــى النحو الــذي يوظف 

الشــمس والهواء والجو لتوفير الراحة والدفء والإضاءة 

ويحمــي من التلوث، فيتاح للشــمس أن تدخل البيوت، 

وتكون النوافــذ مصممة لالتقاط الهواء وتشــكيل نظام 

تهويــة يتيح دخول الهــواء وخروجه، ويمكــن أيضًا من 

الحماية من الحر والبرد، وتصُمّم الجدران والسقوف على 

النحــو الذي يعــزل البيت ويمنحــه الخصوصية والهدوء 

ويســاعد على الاحتفــاظ بدرجة الحرارة عند المســتوى 

المطلوب صيفًا وشتاءً.

وتخُتــار مــواد البناء من مصادر غــر ملوثة للبيئة أو 

تضر بصحة الإنســان، ولا تحتاج إلى طاقة إضافية للتبريد 

والتدفئة، ويمكن تجديدها، ولا تشكل عبئاً أو نزفاً للموارد 

والطبيعة، وليست مكلفة أو مستوردة، وبذلك لا تتحول 

البيوت إلى عبء على الأرض والطبيعة والموارد، ولا تكون 

ســببًا في التلوث والهدر، ويمكن تقليــل انبعاث غاز ثاني 

أكسيد الكربون بسبب تقليل استخدام الطاقة الإضافية.

وتخُتــار مواقــع البيــوت وتخُططّ الأحيــاء والبلدات 

والمــدن على النحو الذي يحمي المــوارد الطبيعية والمياه 

والأراضي الزراعية والأودية والســيول وأحواضها، فتجنب 

هذه المناطق كل أشــكال البنــاء والطرق والاعتداء عليها 

والإضرار بهــا، وتصُمّم الطرق على النحو الذي يمنح الحي 



59 أفكار  دراسات ومقالات

الهدوء والخصوصية.

الشــمس بالإضافــة إلى أنَّهــا مصدر مبــاشر للإضاءة 

والتدفئــة؛ يمكن أن تكون مصــدرًا مجانيًّا لطاقة إضافية 

للتدفئــة والتبريد وتســخين المياه، والأخشــاب يمكن أن 

تكون مصــدرًا متجــددًا للبنــاء والأثاث وبديلً بنســبة 

كبيرة للحديد، وبذلك يمكــن تخفيض النفقات وتخفيف 

الاعتماد على مواد مســتوردة ومستنفدة باستخدام مواد 

متاحة ومتجددة.

ربمــا يزيد التصميم في تكاليف البنــاء، لكنَّها زيادةٌ لا 

بــأس بها لأجل الحصول على منافــع طويلة الأمد تجعل 

المبنــى أكثر جــلًا وراحةً وملاءمــة للاحتياجات المادية 

والروحية. ويمكــن أن يضُاف إلى تكاليف البناء مجموعة 

من التقنيــات والمواد، توفر على المــدى البعيد كثيراً من 

التكاليــف، وتوفر الراحة والســامة البيئيــة، مثل المواد 

العازلــة للحــرارة، وصنابير الميــاه التي تعمــل بالخلية 

الضوئية وتتوقف تلقائيًّا بعد فترة من الزمن لأجل تقليل 

استخدام المياه، وأنظمة الصرف الصحي المتعدّدة حسب 

مصادرها، فيمكن بذلك إعادة تدوير المياه واســتخدامها 

للري بسهولة وتقنيات بسيطة. 

يجب النظــر إلى التصميم باعتباره فلســفةً تعبّ عن 

الثقافة والتاريخ والأشــواق الروحية والاحتياجات المادية 

والتطلعات نحو الســعادة والراحة، واســتخدام المصادر 

المتاحة للطاقة والتهوية والإضاءة والرطوبة، والاســتفادة 

مــن الطبيعة المحيطة في البناء والحياة، ومراعاة الطبيعة 

الجغرافية والمنُاخية، الصحراء والجبال والسهول، والحرارة 

والــرودة، والفصول الأربعــة، والليل والنهــار، ومراعاة 

الأهــداف والأغراض التــي أقُيم لأجلها المبنى، الســكن، 

التعليــم، التجــارة، الإدارة، وإدارة المخلفــات والنفايات 

وتدويرهــا، وبعضهــا يمكن إعادة اســتخدامه بســهولة، 

وبعضها الآخر  إلى معالجة تقنية.

يحتــل الجزء المخصّــص للضيوف مســاحةً مهمةً من 

البيــوت، وفي غالــب الأحيان تتحول غرفــة الضيوف إلى 

مــكان مهجــور، أو ملاذ للأبناء الكبار، وهذا ليس ســيئاً، 

لكنَّها فكــرة تعكس غياب الخصوصيــة للأبناء في البيت 

وبخاصة في مرحلة الشباب، وهما مثالان من أمثلة كثيرة 

تقيس حضور الدور الوظيفي والروحي للبيوت في حياتنا، 

وهي مسائل ليست ترفية، فأن تكون البيوت مكاناً مريحًا 

للحياة والــروح يجعلها مصدرًا للرضــا، والعكس صحيح 

أيضًــا، فقد تؤدي البيوت في عــدم ملاءمتها للاحتياجات 

والتطلعات إلى الشــعور بالضيق والتعاسة، كما أنَّها حالة 

تعكــس العلاقة بين المهندســن والمقاولين من جهة وبين 

الســاكنين في البيــوت، وإلى أي مــدى يشــارك الناس في 

تصميم بيوتهم التي يعيشــون فيهــا ومدى إدراك الناس 

ووعيهم لاحتياجاتهم وتطلعاتهم، ومدى إدراك المهندسين 

والمقاولين والحرفيين لاحتياجات الناس وتطلعاتهم...

يمكن تصميم البيت بحيث تكون كل غرفة مع حمامها 

الخاص بمســاحة 18مــر مربع، وصالة بمســاحة 35 متر 

مربع، ومطبح بمســاحة 18 متر مربــع، ويظل ثمة حاجة 

ملحــة لأن يكون في البيــت "شرفة" مطلة عــى الفضاء 

الخارجي. وفي حدود ملاحظاتي فإنَّ فكرة الجمع بين صالة 

المعيشة والضيوف معًا تلاقي قبولاً واسعًا ومتزايدًا. 

تحذر دراســات علمية من الملوثــات البيئية في بيوتنا 

ومبانينــا، وما يمكن أن تؤدي إليه مــن أمراض وإصابات 

وخســائر، مثل الحساســية وتهيّج العــن والأنف والأذن 

والحنجــرة، والصداع والغثيان والــدوار والتهاب المجاري 

التنفسية، وذلك بســبب مواد البناء المستخدمة والوقود 

وأدوات التنظيف والأجهزة الكهربائية والديكور والزخرفة 

والطهو. 

يحتــاج الإنســان يوميًّــا إلى 12 ألــف لتر مــن الهواء 

للتنفــس، وفي ذلك فــإنَّ البيئة الملوثــة  يمكن أن تدخل 



أفكار60

في جســم الإنســان عن طريق التنفس كميات كبيرة من 

المــواد الضارة التي تمتلئ بها البيئة المحيط بنا في البيوت 

والمكاتب والمباني، مثل أول أكســيد الكربون، وأكاســيد 

الكبريت وأكاسيد النتروجين والأتربة والغبار، والجسيمات 

الدقيقــة، والميكروبات، وكذا الحرارة والأصوات والأضواء 

الزائدة عن الحدّ.

تقول وكالــةُ حماية البيئة الأمريكية إنَّ نســبة تركيز 

الملوثــات في داخل البيوت والمباني أكــر منها في الفضاء 

الخارجي بحوالي الضعف إلى خمســة أضعاف، وقد تصل 

في حــالات إجراء الصيانة أو الصباغة أو اســتخدام المواد 

الكيماويــة إلى مائة ضعــف! فإذا علمنــا أنَّ أهل المدن 

يقضون في المبــاني أكثر من 90 في المائة من أوقاتهم، وأنَّ 

ثلثــي هذا الوقت نقضيه في المنــازل ندرك حجم الخطر 

الصحــي والنفسي الذي يمكن أن تــؤدي إليه بيئة المباني 

والبيوت وخاصةً بالنســبة للأطفال وكبار الســن والنساء 

الحوامل والمرضى.

يمكن الاستدلال على تلوث المباني بالحواس المباشرة من 

خلال التنفس أو الشعور بالرطوبة أو الروائح غير المألوفة 

أو نقص الأكســيجين أو الضوء، أو عــدم حركة الهواء، أو 

ملاحظة المــاء والبقع والأتربة والغبار وآثار الرطوبة على 

الجدران والنوافذ والأثاث، والشعور بالصداع والخمول...

تنتــر الملوثات وتتركز بســبب الاحــراق في المطابخ 

والمدافئ والورش الداخلية، والمواد الكيماوية المستخدمة 

في البناء والعمل المنزلي، والجســيمات الدقيقة المتسربة 

إلى الهــواء، ونقص الضــوء والتهوية في البيــوت والمباني، 

والغازات والأبخرة والإشعاعات والكائنات الحية الدقيقة 

والأصــوات المحيطة من الــورش والمركبــات، والمبيدات 

والمنظفات ودخان الســجائر والتبغ، والطحالب، ويؤدي 

إغلاق النوافذ أو نقص التهوية والشمس إلى زيادة تركيز 

الغازات الضارة والبكتيريا والفيروسات وترسبات المعادن 

الضارة مثل الرصاص.

في مصادر تلوث البيئة الداخلية للبيوت والمباني تذكر 

الدراســات أجهزة التدفئــة والطهو، وألياف الاسبســت 

المســتخدمة في مواد البناء والديكــور والملابس والأثاث 

والأخشاب المضغوطة والســجاد والمفروشات والمنتجات 

المنزليــة، وأنظمــة التهويــة والتبريد والتســخين ومواد 

التنظيــف والتلميــع ولأصباغ والأحبار والمــواد اللاصقة، 

والتدخين ومواد الرسم والتلوين والتزيين ونباتات الزينة 

والحيوانات الأليفة والأجهزة والمكائن المنتجة للإشعاعات، 

والأوزون والكربون والمــواد العضوية المتطايرة والأمونيا 

والمبيدات الحشرية والسيارات والورش،..

وتذكر الدراســات عشرات المــواد الملوثة المنبعثة من 

الأثاث ومــواد البناء، فالمواد اللاصقة والبلاط والســجاد 

والألبســة تبثُّ الكحوليات والبنزين والأوكتان والأمونيا 

والكربون والشــحار ومركبات عضويــة متطايرة، ومواد 

ا ذات أســاء علمية غير مألوفة  وعناصر أخرى كثيرة جدًّ

تحتــاج إلى شرح وتوضيــح. وهي ملوثــات تلُحق ضررًا 

كبيراً بصحة المقيمين والمســتخدمين للبيوت والمباني، مثل 

الجفاف والحساســية والالتهابات في الأجهزة التنفســية، 

وتؤدي على المدى البعيد إلى السرطان.

إنَّ بيوتنا ومبانينا تتحوّل إن لم نعالجها ونصمّمها على 

نحــو صحي إلى تهديــد للصحة والراحــة ومصدر للهدر 

والنــزف المــالي، ويمكــن أن ترهقنا بدلاً مــن أن تريحنا، 

ونحتــاج بالتأكيــد إلى معرفة واســعة ومهمــة في البناء 

والتلــوث والتصميم والوقاية، كــا نحتاج إلى مراجعات 

واســعة واســراتيجية في أنظمة البناء والتخطي العمراني 

والحضري. 

نســتطيع أن نفعل الكثــر من غير تكاليــف إضافية 

لنجعــل بيوتنــا ومدننــا أكثر ملاءمــة للحيــاة الصحية 

والأفضل. من الأســاسي والبدهي أن تكون البيوت تتمتع 



61 أفكار  دراسات ومقالات

بالتهويــة الكافية والملائمة وأن تصل إليها الشــمس فترة 

زمنية كافية. 

يشــكل الاستهلاك مصدرًا أساســيًّا للنفايات والتلوث، 

وبطبيعة الحال فإنَّ ترشــيد الاستهلاك يقللّ من النفايات 

والتلوث، ويمكن الاعتماد على الليمون والخل والمنظفات 

الخالية مــن الكيماويات في تنظيف الأواني والتخلص من 

البقع، ويمكن بالعودة إلى منصّات الانترنت خاصةً يوتيوب 

الحصول على وصفات إرشادية وتفصيلية للبدائل الممكن 

استخدامها في التنظيف والصيانة. 

على مســتوى التخطيط الحــري والعمراني يجب إبعاد 

الأحياء الســكنية عــن الطــرق السريعة والاوتوســرادات، 

والمناطق الصناعية والمطارات وخطوط الكهرباء ذات الضغط 

العالي، وتوسعة مســاحات الحدائق والغابات داخل المدن، 

وأن تخُصّص الشــوارع في المناطق المزدحمة للمشــاة فقط، 

وأن يكون للمشــاة والدراجات الهوائية في جميع الشــوارع 

والمناطق ممرات خاصــة وآمنة، وتطبيق كودات ومواد بناء 

تســاعد على العزل وتقليل الضوضاء والتلــوث، ومنع مواد 

البناء والدهــان التي تضر بالصحة، واســتخدام فلاتر المياه 

المنزلية ذات الكفاءة العالية للتخلص من الترسبات العضوية 

والميكروبات، واستخدام خزانات مصنوعة من عناصر ومواد 

أكثر ملاءمة للنظافة والتفاعــل الكيمياوي مع الماء والهواء، 

واستخدام شبكات مياه مقاومة للصدأ.
وقــد وضعت الجمعية الأميركية للتســخين والتكييف 
معدلات قياســية مناســبة للتهوية داخــل المباني، بحيث 
تكون الأنظمة عالية الكفاءة، وتحافظ على معدلات ملائمة 
للرطوبــة )30 – 50 في المائــة( حتى لا يشــجع التكييف 
على نمو وتنشــيط البكتيريا والحشرات، والاهتمام بصيانة 
وتنظيف المجاري الهوائية لأجهزة التكييف والفلاتر حتى 

لا تتحول إلى أماكن صالحة لنمو الميكروبات.
ويمكــن أن تكــون المطابــخ والمدافئ مصــدرًا خطيراً 

للتلوث، والحلّ في أنظمة تهوية وسحب الهواء إلى الخارج، 
والامتناع عن استخدام الفحم والخشب للتدفئة في داخل 
المنازل، وهناك أنظمة تكنولوجية تقللّ من انبعاث الغاز 

المستخدم في الطهو والتدفئة.
وفي مجــال الديكور والأثاث تنصح الدراســات بوجود 
نباتات داخلية، واســتخدام أجهزة تنقية الهواء الداخلي، 
وتقليل استهلاك الماء والكهرباء سواء بالاستخدام المباشر 
أو بأنظمــة واجهــزة التقنيــة التي توفر في الاســتهلاك، 
وتجنب الأصبــاغ التي تحتوي على مذيبات تضر بالصحة 
العامــة والبيئة، وتجنب اســتخدام الخشــب المضغوط، 
واستخدام الأغطية والشراشــف القطنية، ويجب المعرفة 
بأنَّ الإســفنج المســتخدم في الوســائد والمفارش يســبب 
الإصابــة بداء الالتهابات والحساســية في الجلد والأجهزة 

التنفسية، كما أنَّه مادةٌ قابلة للاشتعال. 
يشــكّل بعض أنواع السجاد والموكيت مصدرًا للتلوث، 
وتخزن كميات كبيرة من الأتربة والحشرات والميكروبات 
والمواد المختلفة المترســبة والمتطايرة، ولذلك يجب اختيار 

أنواع جيدة، وتنظيفها باستمرار.. 

في المدن المزدحمة والبيوت صغيرة المســاحة والعمائر 

متعددة الطوابق والشــقق السكنية أو التجارية لا يمكن 

حماية البيئة إلا بعــادات من الهدوء والنظافة وتخفيض 

الإزعاج، وعدم التدخين داخــل المنازل والأماكن المغلقة، 

والاهتمام الكبــر بالتهوية والنظافــة والتخزين الصحي 

للملابــس والأدوات المنزلية، وتجنب اســتخدام فرشــاة 

الأســنان لفترة تزيد على شهر، ويفضل عدم الاحتفاظ بها 

في داخل الحمامــات. وعدم التعرض لأجهــزة الكمبيوتر 

لفــرات طويلــة، وإغــاق الأجهــزة بعــد الانتهــاء من 

استخدامها، واستخدام الشاشــات الأقل إشعاعًا، ويفضل 

أن تكون في مكان مخصّص لها، وعدم الإفراط في استخدام 

أجهــزة الاتصال، وذلك للتقليل من التعرض للإشــعاعات 

الصادرة عنها.



أفكار62

الغربُ بعيونٍ عربيّة مشرقيّة: نماذجُ من آراء المفكرين العرب

عبدالرحمن الطورة*

*   كاتب وباحث أردني

في كتابه " تخليص الإبريز في تلخيص باريز" يصف 

رفاعة الطهطاوي ما شــاهده وعايشــه في باريس 

خــال إقامته فيهــا إمامًا وواعظـًـا للبعثة العلمية 

التي أرسلها محمد علي باشا إلى فرنسا عام 1836م 

حــن ضمّت 34 طالبًا لدراســة العلــوم الفيزيقية 

والإنســانيّة والاجتماعيّة. وصــف الطهطاوي بنوعٍ 

من الاندهاش أشكالَ الحياة السياسيّة والاقتصاديةّ 

والعلميّــة والدينيّة والاجتماعيّة في باريس؛ حاضرة 

الغــرب ومدينــة الأنوار والثــورة الفرنســيّة،  وما 

طرحته من شــعارات الحرية والعدالة والمســاواة، 

حيث وصف بدقةٍ عادات الباريسيين وهم بالتأكيد 

يمثلــون نموذجًا للحيــاة الغربيــة وقيمها، وصف 

عاداتهــم في الطعام والــراب والفنــون والعمل 

والتعامل مع المرأة، ويظهر الدهشــة والتعجب لما 

شــاهده مقارنةً بما هي الحــال عليه في مصر التي 

تمثلّ نمط الحياة الشرقية عمومًا والعربية خصوصًا، 

والســببُ في هذه الدهشــة يعود إلى عدم التعوّد 

على ما رآه، أو نتيجة الصدمة الحضارية عند رؤيته 



63 أفكار  دراسات ومقالات

لكل شيء جديد لم يألفه من قبل لا في بلده ولا حتى 

خطر في ذهنــه ووجدانه. لقد أعُجــب الطهطاوي 

بالقيــم الطاغية في هذه المدينــة خصوصًا والغرب 

عمومًا، وكان إعجابه أكثر في عقلانيّة الباريسيين التي 

اســتنتجها ليس من العلوم فقط، بل في كل نواحي 

الحيــاة، كما أعُجب بنظامهم الســياسي الذي يوفرّ 

اليــر والأمان وقوانينهم التــي تؤمن لهم العدالة، 

مع العلم أنَّها غير مســتقاة من كتابٍ مقدّس، ومن 

هنا لم يــردّد في نقد الأزهر الذي درس وتخرج فيه 

معبراً عن رفضه اقتصار المعرفة على العلوم الدينية، 

وأســفه الشــديد لغياب العلوم الدنيوية الضرورية 

عــن برامج التدريس في الأزهر. وكمثال على إهمال 

الأزهر لتدريس العلوم والفنون الحديثة والاقتصار 

عــى الدراســات الدينيــة والأدبية يصــف المؤرخ 

عبدالرحمن الجبرتي الأســلحة الحديثــة أو أدوات 

الموت كما عبّ عنها التي اســتخدمها الفرنسيون في 

القتال بينهم وبين المماليك، ولم يكونوا قد شاهدوها 

من قبل، حيث كان السلاح المستخدم لديهم يعتمد 

على الأسلحة البدائية، قائلاً: " لما عاينوا - أي الجنود 

المصريون- القنبر ويقصد قذائف المدفع، ولم يكونوا 

عاينوه من قبل صاحوا: "يا خفي الألطاف نجنا مما 

نخــاف!". وحينما عاينوا القنبر لأول مرة اســتفادوا 

من هذه الواقعة، وأخذو بالأسباب بدلاً من الدعاء 

وحده، فســبكوا شبابيك الجوامع والبيوت بعد عام 

واحد على تلــك الواقعة لكي يصنعــوا منها مدافع 

وقنابــل يمنعــون )كليبر( مــن العــودة للقاهرة في 

ثورتها الثانية، ونظموا أول مقاومة مســلحة وسّرية 

انتهــت بمقتــل )كليبر( نفســه من قبــل المواطن 

السوري ســليمان الحلبي. لقد شاهد الطهطاوي في 

بلاد الغربة ما لم يشــاهده من قبل، وكأنَّ الدنيا قد 

خلقت من جديد علومًا وعــارة وعادات وتقاليد 

غير التي عاشــها وتربى عليها في وطنه، فهذه باريس 

عاصمــة الفن والجمال، إنَّها المدينة الســاحرة التي 

يطمح أن ينقل عطرها الفوّاح إلى الوطن، وإلى بلاد 

العرب والمســلمين جميعًا، لعلهّم يســتفيدون مما 

هي فيه من تقدم وتطور وازدهار في مجالات الحياة 

كافة. وهو هنــا يقول متحسًرا: "ولعمــر الله أننّي 

مدة إقامتي بهذه البلاد في حسرة على تمتعها بذلك، 

وخلو ممالك المســلمين منه. فبالرغم أنَّها ديار كفر 

وعناد وبعيدة عنا غاية الابتعاد إلا أنَّها تتقدم ونحن 

في سبات ورقاد". وهو يعزو هذا التقدّم العلمي في 

الغرب إلى المســلمين الأوائل الذين سبقوا الغربيين 

في التقــدم الحضاري ونقلوا علومهم إلى الغرب من 

خــال البعوث العلميــة الأوروبيــة إلى الجامعات 

والمعاهد الإسلامية وبخاصة في الأندلس، فالفضلُ في 

رأيه لتقدم الغرب يعود للعرب المسلمين.  

 أعُجب الطهطاوي بما شاهده في فرنسا من أشكال 

المساواة والعدالة، فالفرنســيون قدّام الشريعة أي 

القانون، ســواء، لا فرق بين حاكم ومحكوم، ولا بين 

حاكم ومواطن رفيع أو وضيــع. فالحرياتُ الدينية 

والشــخصية والتعبير والتفكير كلها مُصانة، وفي هذا 

البلد لا تســمع من يشكو ظلمً أبدًا، فالعدلُ أساسُ 

الملُك والعمران، ورغــم أنَّ قوانين الدولة ليس فيها 

ما في كتاب الله- عزَّ وجل- وســنة رســوله، إلا أنَّها 

قوانــن عادلــة يحترمها الجميع. ومــن جانب آخر 

يصف حياة الباريســيين وعاداتهم وبيوتهم وأكلهم 



أفكار64

وفنونهم وعلاقة الرجل بالمرأة، ويقارن ذلك بما هو 

موجود في مصر.

ا الشــيخ محمد عبده مفتــي الديار المصرية    أمَّ

وشــيخ الجامع الأزهر ســابقًا، الذي عاش فترةً من 

الزمن في فرنســا، فقد عبّ عن إعجابه بما رآه فيها في 

بداية القرن العشرين من عدالة ومساواة، وتقدّم في 

كل مناحي الحياة، وحينما عاد إلى مصر ووقف على 

الخراب الشــامل الذي عمّها قال عبارته المشــهورة: 

"وجدتُ في فرنســا إســامًا من دون مسلمين، وهنا 

وجدتُ مسلمين من دون إســام"، بمعنى أنَّ القيم 

والعــادات الســائدة في الغــرب وكثيراً مــن أنماط 

ســلوكهم هي التي دعا إليها الإسلام، وتطبّق هناك 

رغم أنَّ الناس ليســوا مســلمين في حين أنَّ أصحاب 

الدين أي المســلمون بعيدون عــن القيم التي دعا 

إليها الإسلام، رغم كونهم وادعائهم بأنَّهم مسلمون. 

يقارن جمال الدين الأفغاني ما بين مسلك المسلمين 

ومســلك غيرهم من الشــعوب غــر الغربية تجاه 

الحضــارة الغربية، فقد فتن الأولون أي المســلمون 

بالمظاهر الســطحية لهــذه الحضارة أو بقشــورها 

وشــغلوا عقولهم بــالآراء الإلحاديــة، بينما احتفظ 

الآخــرون بعقائدهــم الوثنية وحرصــوا في الوقت 

نفســه على تقليد الأوروبيين تقليدًا صحيحًا فأخذوا 

جميع علومهــم، ونقلوها إلى لغتهــم وطبقوها في 

مصانعهم. لقد خدع الاســتعمار الغربي المســلمين 

وخدرهّــم عندما أوهمهم أنَّهم أهل خيال وعاطفة 

لا أهل علم وصناعة، وذلك رغبةً منه في القضاء على 

أية محاولة لدى المسلمين لاقتباس العلوم الحديثة.     

الدكتــور فؤاد زكريا يرى بــأنَّ هناك لدى العرب 

والمسلمين إيماناً واسعاً بوجود مؤامرة كونية يحيكها 

الغــرب لنــا، وأنَّ هذا الإحســاس يدغدغ مشــاعر 

الجماهــر ويجلب لها ســعادة لا تدانيها ســعادة، 

فــكل شيء لدينــا على ما يـُـرام والخطــأُ كله خطأُ 

الغــرب المتآمر. بالطبع لا أحــد يود أن يبرئ الغرب 

مــن محاولات الســيطرة عــى العــالم، ولكن هذه 

المحاولات لا تنجح إلا لدى الضعفاء وأشــد مظاهر 

الضعف أن نستســلم لفكرة المؤامرة الغربية ضدنا 

نحن بالذات، وننسى أنَّ المواجهة الحقيقية لأي قوة 

ا تكون بالعمل الشــاق الدائب من أجل أن نبلغ  إنَّ

المستوى الذي نغدو فيه أندادًا للغرب ثقافيًّا وعلميًّا 

وتكنولوجيًّــا وسياســيًّا. وبدلاً مــن مواجهة الغرب 

بالأســاليب العلمية والعملية فإنَّنا نلحظ للأســف 

سمة أصبحت تشيع على نحو متزايد بين مثقفينا في 

السنوات الأخيرة، وهي سمة الشك الأبدي في كل ما 

ينتمي للغرب، تلك الكلمة التي تتراكم عليها المعاني 

السلبية إلى حدِّ الشك أن يجعلها مرادفة للشيطان، 

وننسى ما في الغرب من إيجابيات. إنَّ فكرة المؤامرة 

الغربيــة علينا أدت إلى اقتناع الكثيرين منا بها لأنَّها 

تؤدي في حياتنــا مجموعة من الوظائف النفســية 

المفيــدة، فهي تعفينا مــن مواجهــة عيوبنا وبذل 

الجهد الــازم من أجل إصلاحها ما دمنا على الدوام 

ضحايا لتلك المؤامرة التي هي الشغل الشاغل والهم 

الأبدي للغرب ضدنا. هذه الحالة النفســية تعطينا 

إحساسًــا بالأهمية، فنحن وليس غيرنا هدف لهذه 

المؤامرة، فنحن دون أمم العالم الذين يخاف الغرب 

منهــم أكثر من خوفــه من الصــن أو اليابان اللتين 

تلحقان بالغرب وتضيّقان الخناق عليه!. 



65 أفكار  دراسات ومقالات

وحول العلاقة بالغرب يرى الدكتور مسعود ظاهر 

أنَّ هناك واقعًا ملتبسًا في علاقة العرب بالغرب الذي 

يثير فيهم مشاعر متناقضة من الحرية والقمع ومن 

الديمقراطية والديكتاتورية، ومــن العلوم العصرية 

والعنصريــة القاتلــة. فلم تعُد صــورة الغرب لدى 

العرب تجسّــد أفكار الثــورات التحرّرية الأوروبية 

والأمريكية عمومًا والثورة الفرنسية 

وشــعاراتها خصوصًا، كثورة ملهمة 

حــول حقــوق الإنســان والعدالة 

والإخــاء والمســاواة، بــل حملت 

الاســتعمارية  الســيطرة  بصمات 

التــي كان آخــر تجلياتهــا قيــام 

فلســطين،  الصهيوني على  الكيان 

والأســاطيل  القواعــد  وانتشــار 

الأمريكية والغربية على الأراضي 

والبحار العربية. وهذا ما أشــار 

إليــه المفكّــر المغــربي الراحل 

محمد عابد الجابري حيث يرى 

بــأنَّ الموقف العربي من الغرب 

يعاني مــن التناقض الوجداني، فهــو موقفٌ مزدوجٌ 

ويتسّــم بالتناقض الوجداني، الإعجاب والكراهية في 

الوقت نفســه، الإعجاب بالغــرب بعلومه وصناعته 

وأفكاره التحررية والدعــوة إلى اقتفاء آثاره والأخذ 

بأسباب تقدمه، والكراهية للغرب الغازي التوسعي 

الاســتعماري، والدعوة إلى مقاومــة نفوذه والتحرّر 

من هيمنته. إنَّه المحبوب المبغوض في آن واحد. 

ــا المفكّر المغــربي عبدالله العــروي فيرى بأنَّ   أمَّ

هناك ثلاثة مواقف عربية تجاه الغرب؛ منها ما يرى 

بأنَّ هناك تناقضًا حادًّا ما بين العالمين يصعب جسره، 

وهناك مــن يرى إمكانية التعــاون بين الطرفين مع 

احتفاظ كل طرف بخصوصياته، وهناك من يدعو إلى 

الاحتواء والتجاوز كما فعلت الدول الآســيوية التي 

استفادت من التقدم الغربي ولكنَّها لم تختر الذوبان 

في ذاته، والتنكر لأصالتها وهُويتها الوطنية. كما يرى 

العروي بأنَّ هناك نظرة شائعة لدى العرب المسلمين 

أنَّ الحضــارة الغربيــة حضــارة 

ماديــة بينــا الشرق الإســامي 

عمومًــا والعربي خصوصًا متدين، 

وأنَّ الطابــع الطاغــي في الفكــر 

الغربي هو النزعة المادية وافتقاره 

إلى منظومــة أخلاقيــة مثــل التي 

تســتند إليها الحضارة الإســامية. 

فكثير من المفكرين المسلمين يعتبر 

الغرب مفلسًــا أخلاقيًّا وأنَّ اللحظة 

الحاضرة مواتية لكي يقود المسلمون 

العالم بما لديهم من منظومة أخلاقية 

شاملة من أجل إنقاذ وإيقاظ النزعة 

الروحيــة الخافتــة لــدى الغربيين، وهو مــا تقول 

به حركات الإســام الســياسي إذ يصف سيد قطب 

الحضــارة الغربية بحضارة خالية من الروح وخاوية 

من المثل ومجردة من الأحلام.

وفي أطروحتــه لنيل درجة الدكتــوراة في جامعة 

مؤتة عام 2013م والموســومة ب"جدلية العلاقة بين 

الشرق والغرب.."  يرى عامر الصرايرة بأنَّ اللقاء بين 

الشرق والغــرب أثرّ في تكوين صورتــن متناقضتين 

للغــرب عنــد الشرقيين، وقــد غلبــت إحداها على 



أفكار66

الأخــرى فيما يتعلق بالمنهج الفكري الأدبي والصورة 

الغالبة هي صورة الغرب الاســتعماري، وهي صورة 

ا الصورة  مشــوهة وقائمة في ذاكرة العقل العربي، أمَّ

الأخرى فهي صــورة الغرب الحضــاري حيث يبدو 

ـه ذو الملامح الإيجابيــة التي يغلب  فيها الغرب أنّـَ

عليهــا الانبهار بالحضــارة الجديدة، وهــي النتائجُ 

نفسها التي توصلت إليها معظم الدراسات السابقة 

أو آراء الكتـّـاب والمفكريــن العــرب منــذ رفاعــة 

الطهطاوي وحتى الآن. لقد عالجت هذه الأطروحة 

موضوع العلاقة بين الشرق والغرب من خلال دراسة 

مجموعة من الأعمال الأدبية الحديثة، كما سبق أن 

قام الكاتب والمفكّر الســوري جورج طرابيشي عام 

1976م بإجراء دراســة بعنوان: "شرق غرب، رجولة 

وأنوثــة". وكذلك قــام الدكتور عبــد القادر شريف 

عام 2016م بإجراء دراسته "ثنائية الرجولة والأنوثة 

" التي ركّــز فيها على رواية الطيب صالح "موســم 

الهجرة إلى الشــال". لكنَّ طرابيشي كان السباّق في 

دراســة هذه الأعمال عام 1976م في دراسته المشار 

اليهــا أعلاه التي حللّ فيها روايات: )الحي اللاتيني( 

لســهيل إدريــس، و)عصفور من الــرق( لتوفيق 

الحكيم، و)قنديل أم هاشــم( ليحيى حقي، إضافةً 

لرواية الطيب صالح )موســم الهجرة إلى الشــال(. 

ويمكن للمهتم بهذه الدراســات الرجوع إليها وهي 

موجودةٌ على الشبكة العنكبوتية.

 في الختــام تلك آراء لعدد مــن المفكرين العرب 

حــول العلاقــة مع الغــرب والموقف مــن حضارته 

مــن وجهة نظر عربية عرضتهــا كما تصوّرها هؤلاء 

المفكرون، كل وفق الأيدولوجية التي يتبناها، فمنهم 

ذو التوجــه العقائدي، ومنهم ذو التوجه اليســاري 

الماركسي، ومنهــم ذو التوجه القومــي أو الليبرالي، 

التي توصلوا من خلالها رغم اختلاف منهجياتهم إلى 

كثير من المشــركات، لكنَّها تبقى أطروحاتٍ خاصةً 

ا يمكن دراســتها  بأصحابهــا، ولا يمكن تعميمها وإنَّ

ونقدها والتحقّق منها؛ لأنَّ الدراســات الاجتماعية 

والسياســية لا ترقــى نتائجهــا في الدقــة واليقينية 

كنتائــج العلــوم الطبيعية، بســبب تأثرهــا بذاتية 

الباحث وميوله وأهوائه الأيدلوجية والسياسية.

1 -  الجابري ، محمد عابد، إشكاليات الفكر العربي المعاصر، ط1،1989م، مركز دراسات الوحدة العربية، بيروت، لبنان. المراجع:

2 - زكريا، فؤاد، الغرب ذلك المتآمر الأزلي، مقالة في مجلة العربي، عدد492، )إصدار 11،1999م(

3 - الصرايــرة، عامــر جميل، جدلية العلاقة بين الشرق والغرب في نماذج مختارة من الرواية العربية المعاصرة/رســالة دكتوراة، 2013م، كلية 

الآداب، جامعة مؤتة، الكرك، الأردن. 

4 -  الطهطاوي، رفاعة رافع، تخليص الإبريز في تلخيص باريز، ط1،1993م، الهيئة المصرية العامة للكتاب، القاهرة، جمهورية مصر العربية. 

5 - طرابيشي، جورج، شرق غرب، رجولة وأنوثة، دراسة في أزمة الجنس والحضارة في الرواية العربية، 1997م، دار الطليعة، بيروت، لبنان.

6 - ظاهر، مسعود، اليابان بعيون عربية، ط1 ،2005م، مركز دراسات الوحدة العربية، بيروت، لبنان.

7 - العروي، عبدالله،   الأيديولوجيا العربية المعاصرة، ط1، 1970، دار الحقيقة، بيروت، لبنان.



67 أفكار  دراسات ومقالات

المرأةُ في الأدب النثريّ والروائّي العربي؛ نماذج مختارة

هدى الفوالجة*

* كاتبة وباحثة أردنية

شغلت المرأة أقلام الأدباء العرب في عصر النهضة حتى عصرنا، فأخذوا يتحدثون عنها وعن قضاياها وما 

يشــغلها في مجتمعات همشــتها بعد أن كرمها الإســام، وكان من بين هؤلاء الأدباء، المنفلوطي، والرافعي، 

وغيرهما، كما أبدعت أقلام النساء في الحديث عن قضاياهن، فبرزت مي زيادة التي عُرفت بصالونها الأدبي، 

الذي جمع العديد من الأدباء في مصر، وتظهر بعض قضايا المرأة في أعمال بعض الأدباء العرب كالآتي:



أفكار68

1. المرأة في أدب المنفلوطي )كتاب النظرات(: 

يعرض المنفلوطي في كتابه النظرات بعض قضايا المرأة 

تحت عنوان ســاّه )البائســات(، ففي إحــدى النظرات 

نقرأ عن فتاة تزوجت مرغمةً في الثانية عشر من عمرها، 

وقــد لقيت من زوجها وأهلها الويلات والعذاب بالضرب 

والإهانــة، فما كان منها إلا أن رفعت أمرها للحاكم الذي 

آواهــا، وفي هذا البــاب يتحدّث المنفلوطــي عن مصيبة 

تزويــج القــاصرات غــر المــدركات، كما يعــرض قضية 

تعنيــف المرأة، وطلاقها وعدم إعطائها النفقة، ثم يعرض 

قضية تعليم المرأة لرفــع همتها، وتعليمها من العمل ما 

ينفعها إذا احتاجت المــال، ومما قاله في هذا الباب: "إنَّ 

المرأة... شقية بائسة ولا سبب لشقائها وبؤسها إلا جهلها 

وضعــف مداركها")1(، ويقول: "افتحوا لها المكاتب، وابنوا 

لها المــدارس، وعلموها من العلم ما يرفع همتها، ويرقي 

آدابها، ومن الصناعة ما يناسب قوتها، وما يشبع جوعتها، 

، علموها لتجعلوا منها  إن نبــا بها دهرٌ، أو تجهّم لها حظٌّ

مدرســةً يتعلمّ فيها أولادكم قبل المدرسة، وأدبوها ليتربى 

في حجرها المستقبل العظيم، للوطن الكريم")2(.

2. المرأةُ في أدب الرافعي:

ا الرافعي؛ ففــي كتابه )وحي القلم( أثار قضية من  أمَّ

قضايا المــرأة وهي قضيــة الميراث تحت عنــوان )المرأة 

والميراث( وقد كتب هذه المقالة ردًّا على المطالبة بالمساواة 

في المــراث بين الرجل والمرأة، فيقــول في هذه المقالة إنَّ 

الميراث من حــقِّ المرأة في الإســام، وكانت حصة الرجل 

في الغالــب أكثر من المــرأة لأنَّه يــرى أنَّ الميراث مترتبٌ 

عــى نظام الــزواج في الشريعة، فللمرأة حــقٌ واجبٌ في 

ا مالها فلها، لا تنُفق منه شــيئاً إلا بإرادتها،  مال زوجها، أمَّ

ويقــول: "فإذا وجب للمرأة أن تأخــذ من ناحية، وجب 

عليها أن تدع من ناحية تقابلها.... والدين يربأ بالرجل أن 

يطمع في مال المرأة أو يكون عالةً عليها، فمن ثمَّ أوجب 

عليــه أن يُهرها، وأن ينُفق عليها وعلى أولادها، وأن يدع 

لها رأيها وعملها في أموالها")3(.

3. المرأةُ في أدب طه حُسين:

وتظُهر بعض الأعمال الأدبية لطه حسين مدى اهتمامه 

بقضايا المرأة كونها جزءًا من المجتمع، ففي سيرته الذاتية 

المعروفــة بالأيام ذكر قصته مع زوجة المفتش تلك الفتاة 

التــي لم تبلــغ ال16 عامًا، وتزوجت مــن رجل أربعيني، 

معلنًا رفضه لزواج القاصرات، إذ كانت هذه الفتاة تلعب 

وتلهو مع طه حســن الطفل في ذلــك الوقت، وكأنَّ روح 

الطفولة قد دُفنت بتزويجهــا، يقول: "وقصَّ الصبي هذا 

كله على أمّه، فضحكت ورثت للفتاة قائلةً لأخت الصبي: 

طفلة زوجت من هذا الشــيخ لا تعرف أحدًا ولا يعرفها 

أحد، فهي ضيّقة الصدر في حاجة إلى اللهو والعبث")4(.

وفي الكتاب ذاته أشــار إلى قضيــة تجهيل المرأة، التي 

تظلّ في المجتمعات غير المتعلمة جاهلة تميل إلى التفكير 

الساذج، ويورد في هذا الباب حادثة لطفلة توفيت نتيجة 

عدم وعي أمّها بمرضها، وفي ســياق هذه الحادثة يتطرق 

لقضية محاولة النســاء تجاهل الأطباء نتيجة جهلهن، ثم 

يتحدث عن نفســه وعن الرمد الذي أفقده بصره نتيجة 

هذا الجهل"فلنســاء القرى ومدن الأقاليم فلســفة آثمة، 

وعلم ليس أقل منها إثماً، يشــكو الطفل، وقلمّا تعُنى به 

أمّــه... فإن عنيت به أمّه فهي تزدري الطبيب أو تجهله، 

وهي تعتمد على هذا العلم الآثم، علم النســاء وأشــباه 

النساء")5(. 



69 أفكار  دراسات ومقالات

4. المرأةُ في أدب مي زيادة:

ومــن الكاتبات الــائي اهتممن بموضــوع المرأة مي 

زيادة وهي مــن أبرز الأديبات في عصر النهضة العربية، 

وهي الأديبة المعروفة بصالونها الأدبي في مصر، كتب قلم 

مي زيادة في العديد من الموضوعات، وكانت قضية المرأة 

من أبرز ما كتبت فيه، ففي مقالها المعنون ب )أخ يقتل 

أخته لسوء سلوكها( تعرض لقضية مهمة تعيشها المرأة في 

المجتمعات العربية وهي قضية اســتباحة دم 

الأنثى باسم الشرف والعادات، كما انتقدت في 

هذا المقال نظــرة القضاء لمثل هذه الجرائم، 

وعرضــت أيضًا لقضيــة قتل امرأة بســبب 

ها في المــراث، وتقول في هذا  مطالبتهــا بحقِّ

المقــال: "وما معنى أن نكون اليوم هاتفات 

بتعليم المرأة، وتحرير المــرأة، وإنالة المرأة 

حقوقهــا الاجتماعية والأدبية -ولا نذكر إلا 

هذه- وتخبرنا الصحف بأنَّ النســاء تذُبح 

ولا نقــول للقاتــل لقد جئت شــيئاً فرياً؟ 

لقــد مضت قبل هذه الضحيــة ضحايا أخرى 

كثيرة لم تســتطع دفاعًا عن نفســها، لأنَّ الجهل والموت 

أخرسها")6(.

5. المرأةُ في أدب ميخائيل نعيمة:

وميخائيل نعيمة من الأدباء الذين كانت لهم بصمة في 

عصر النهضة العربية، وقد عبّ في بعض أعماله عن حال 

المرأة العربية وعن بعض قضاياها، وكانت قصة )العاقر( 

من مجموعته القصصية )كان ما كان( من القصص التي 

عالجت قضية عدم الإنجاب في المجتمعات العربية، فقد 

تزوجــت جميلة في القصة مــن عزيز ولقيت من النعيم 

والــدلال مــا لقيت، ثم انقلبــت حالها بعــد تأخرها في 

الإنجــاب، لتحُاربها حماتها وزوجها الذي اتخذته ســندًا 

لهــا، حتى أمّها التــي أنجبتها لم تكــن في صفّها، لتنتهي 

القصة بانتحار جميلة بطلة القصة بعد ارتكاب الخطيئة 

لــرضي زوجها ومجتمعها بوريــث العائلة، لتخبر زوجها 

برســالة أنَّه هــو من لا ينُجب، فيعــرض في هذه القصة 

قضية الإنجاب واتخــاذ المرأة كأداة للإنجاب فقط، دون 

الاهتمام بمشــاعرها وكيانها وعقلها وثقافتها، 

وكأنَّ حقيقة المرأة كإنسان لا تثُبت 

إلا من خلال ما ستهديه  للمجتمع 

مــن أطفال، وقضيــة تحميل المرأة 

قضيــة عــدم الإنجــاب وكأنَّها هي 

المسؤولة وحدها. 

واصفًا  نعيمــة  ميخائيل  ويقــول 

أحوالها: "لأول مرة في حياتها ســألت 

نفســها ما عسى أن يعني هذا: صباها 

وشبابها وزواجها وظمأ روحها الدائم، 

وسعادة لم تكد تلمسها حتى تقلصت 

مــن بين يديها واختفــت إلى الأبد، وأنــن قلبها الذي لا 

يبطــل... وســياحاتها إلى بيروت والشــام وزحلة، وزيارة 

الأديرة والنذور للقديســن، وتقديم الصلوات؟ ما عسى 

أن يعنــي كل ذلك؟ أهذه هــي الحياة؟. وإن كانت تلك 

هي الحياة فما غايتها منها؟")7(.

6. المرأةُ في قصة )عيناك قدري( لغادة السمان

وتصوّر غادة الســان في قصــة )عيناك قدري( بعض 

ما تعيشه المرأة العربية في المجتمع الذي يرفض أنوثتها، 

معبرةً عمّ تعانيه المرأة العربية من زوجها عندما تنجب 



أفكار70

أنثى، والوعيد الذي تسمعه إذا أنجبت أنثى، فقد ذكرت 

القصة ما حدث عندما ولدت )طلعت( بطلة القصة، وما 

فعلــه والدها: "لما أبعدوه عن فراشــها عندما ثار وأرغى 

وأزبد وهجم عليها بسكينة يريد إرجاع الطفلة إلى بطنها 

بالقــوة؟ كان يريد صبيًّا بعد بناته الأربع... يريد صبيًّا لا 

يضطر لسجنه في الدار بعد أن يفوز بالشهادة الابتدائية، 

لا يخاف عليه من الســر في الشــوارع وحده")8(، وهذه 

هــي حال المــرأة العربية التي تنُجب الإنــاث لا الذكور 

وكأنَّها هي من تختــار جنس مولودها، فبعد التعب وما 

تلقاه من آلام الحمل والولادة تسُتقبل في دارها بالصراخ، 

وأحياناً تصل الأمور إلى الطلاق.

كما تصــوّر حال المــرأة التي تخجل مــن أنوثتها لأنَّ 

المجتمــع يفرض عليها ما يريد، فتحاول أن تعيش حياتها 

مثل حيــاة الرجل لتنال الســعادة ظنًّا منهــا أنَّ مفهوم 

السعادة مرتبط بالرجل وحده، فتعيش حياة غير حياتها 

فتظل شــقية بائسة، تجمع المال وتتجنب الحب والزواج 

حتــى لا ترتبط برجــل يعاملها كما يعُامــل والدها أمّها 

وأخواتها، فتستنكر غادة السمان تقمّص المرأة لشخصية 

الرجل لتنجح وتنال السعادة، وهي في ذلك فاشلة خاسرة 

لأنَّها لن تجد نفســها، ولأنَّهــا تعيش وفق حكم المجتمع 

ووعيه الجمعي، فالكاتبةُ تقول على لســان بطلتها: "لقد 

انتصرتِ في أن تهزمي نفسك.. قضيتك منذ البداية كانت 

فاشلة... نصرك فيها أعظم فشل... أنت فاشلة كبيرة أيتها 

المــرأة الرجل!")9(، ولأنَّها أنثى بقلب تقع في حبّ )عماد( 

لكنَّها لاختيارها أن تكــون بعيدة عن الرجال تقاوم هذا 

الحب حتى لا تدُفن كالنســاء، لتغير صديقتها )ســلوى( 

تفكيرهــا عندما زارتها فوجدت حياتهــا مع زوجها حياة 

يملؤهــا الحب، وربما تريد غادة الســان في حديثها عن 

استقرار البطلة )طلعت( واستسلامها أمام حبها )لعماد( 

أن تشُــر إلى أنَّ الحــب قادرٌ على فعــل أي شيء، وقادرٌ 

على أن يمنح الإنســان الســعادة، فليســت كل العلاقات 

مســمومة قائمة عــى اضطهــاد الرجل للمــرأة، كما أنَّ 

الســعادة الحقيقية هي في أن يجد الإنســان نفسه، وأن 

يعيش حياته كما يريد قلبه، لا كما يريد المجتمع.

7. المرأةُ في رواية )كبرتُ ونسيت أن أنسى( لبثينة العيسى

تعــرض روايــة )كــرت ونســيت أن أنــى( للكاتبة 

الكويتية بثينة العيسى العديد من المشــكلات التي تعاني 

منها المرأة العربيــة، فتحدّث عن تزويج المرأة دون أخذ 

رأيها وموافقتها، ففاطمة بطلة الرواية زوجت من صديق 

أخيها دون أن يستشــرها أخوها أو يعرف رأيها في الأمر، 

وتقول فاطمة في ذلك: "لم أكن راغبة بالتعرف إلى الرجل 

الذي صار زوجي، ولا بهدهدة رعبه من الطريقة التي تم 

فيها الزفــاف، عندما تمَّ دفعي إليه، باليدِ الغليظة لأخي 

الكبير، وهو بالــكاد يقول: مبروك" )10(، كما تعرض قضية 

تضييق الخناق على الإناث باسم الدين والتدين المزيف، 

إذ عــنّ صقــر الأخ غير الشــقيق لفاطمة نفســه قاضيًا 

عليهــا، فكان يرى أنَّها ضالة وأنَّ عليه أن يصلحها ويقوّم 

ســلوكها بأفكاره غير الســليمة، فتقول فاطمة: "لقد كان 

صقــر ماضيًا معي في مهمة نبيلة اســمها: إنقاذ ما يمكن 

إنقــاذه.. كان... يضعني تحت مجهر المراقبة لكي يتحقق 

من حسن جريان هذه القنطرة الخرافية التي يقوم فيها 

بتأهيــي حتى أصير جديرة بجنته، بــأنَّ )باربي( لم تلوث 

رأسي بالفجــور، وبأنَّني أزلتُ صور والــديّ من المنضدة 

لكي لا تطرد الملائكة، لا أرســم الفراشــات في كراّستي، لا 

أقــرأ قصص "المكتبة الخضراء" التــي تملأ رأسي بخرافاتٍ 



71 أفكار  دراسات ومقالات

ضــارة عن بجعات تضحــك، وأمراء يتحولــون إلى طيور 
وجنيات...")11(

8. المرأةُ في رواية )شرفة العار( لإبراهيم نصر الله

وبعــض الكتاّب تطرقوا لجريمــة الشرف وهي جريمة 

ضحيتهــا المــرأة دائمـًـا. فتناولــت رواية )شرفــة العار( 

لإبراهيم نــر الله مأســاة فتاة تدُعى منــار، تعرضت 

للاغتصــاب من زميل أخيها انتقامًــا منه، ليحاول أخوها 

ها  الذي كان الســبب فيما تعرضت له قتلها، كما يصر عمُّ

وأبناء عمومتها على قتلها، لينصّبوا أنفســهم آلهةً تحكم 

وتقضي على فتــاة بريئة بالمــوت دون خطيئة أو ذنب، 

لتنتهــي الرواية بقتل أمين لأخته منار، وقد بيّنت الرواية 

التناقض لدى بعــض الذكور في المجتمعات العربية، فقد 

كان أمــن رجلً متزوجًــا إلا أنَّه كان عــى علاقة بامرأة 

أخرى غير زوجته، ولكنَّه لم يحاسب نفسه، ولم ينُظر إليه 

عــى أنَّه مذنبٌ، بــل كانت منار الفتــاة التي لم ترتكب 

أي جــرم هي المخطئــة وهي التي حُكــم عليها بالموت. 

فانتهــت الروايــة بقتلها مرفوعة الــرأس لأنَّها لم ترتكب 

أي خطأ، وقــد غاظ ثباتهُا أخاها أمــن، فيقول الكاتب: 

"نظرت إليــه يتقدم نحوها، لكنَّها لم تتحرك، أربكه هذا. 

كان يريدها أن تهرب، أن يلحق بها مُطلقًا عليها الرصاص 

من الخلف، لكنَّها لم تهرب. كان يريدها أن تبكي، تصرخ، 

تتوســل، لكنَّها بقيت صامتة، عيناها تحدقان في الداخل، 

حيث عويل أمّهــا يأتيها مجبولً برائحــة الموت... تقدم 

أمين نحوها وضربها بكعب المسدس، تأرجحت قليلً، ثم 

عــادت تنظــر إليه من جديد بصمــت. صرخ في وجهها: 

"اصرخــي"! لكنَّها لم تصرخ")12( ، وحتى في هذا المشــهد 

يحــاول إرضاء ذكوريتــه، فيمارس الســلطة الأبوية على 

أخته، فبدل أن يكون ســندها للخروج من مصيبتها التي 

كان هو السبب فيها، أذاقها كأس الموت مرتين.

وما زالت الأقلامُ حتى اليوم تكتب في قضايا المرأة مع 

مــا تمرُّ به مجتمعاتنا من ابتعاد عن الأصالة وعن حقيقة 

الفرد كإنســان، حتى أخذت بعض الأقــام اتجاهًا مُغاليًا 

يهُاجــم كل ما هو أصيل إلى أن وصلــوا إلى إخراج المرأة 

من إنســانيتها واتخاذها سلعةً تسُــتعرض فلا تصُان ولا 

تحُفظ حقوقها. 

)1( المنفلوطي، مصطفى )1982(، النظرات، ط1، ج1، دار الآفاق الجديدة، بيروت – لبنان، ص 291.الهوامش: 
)2( المنفلوطي، مصطفى )1982(، النظرات، مرجع سابق، ص 294.

)3( الرافعي، مصطفى )2015(، وحي القلم، ج3، دار التقوى للطبع والنشر والتوزيع، القاهرة – مصر، ص 525.
)4( حسين، طه )1992(، الأيام، ط1، مركز الأهرام للترجمة والنشر، القاهرة – مصر، ص 97.

)5( حسين، طه )1992(، الأيام، مرجع سابق، ص 99. 
)6( زيادة، مي )2009(، كتابات منسية، إعداد وتحقيق: أنتيا زيغلر، ط1، نوفل، بيروت – لبنان، ص 747.

)7( نعيمة، ميخائيل )1949(، كان ما كان، ط2، مطبعة المناهل، ص 78.
)8( السمان، غادة )1993(، عيناك قدري، ط10، منشورات غادة السمان، بيروت – لبنان، ص 9.

)9( السمان، غادة )1993(، عيناك قدري، مرجع سابق، ص 14.
)10( العيسى، بثينة )2013(، كبرت ونسيت أن أنسى، ط1، الدار العربية للعلوم ناشرون، بيروت – لبنان، ص 21.

)11( العيسى، بثينة )2013(، كبرت ونسيت أن أنسى، مرجع سابق، ص 32.
)12( نصر الله، إبراهيم )2010(، شرفة العار، ط1، الدار العربية للعلوم ناشرون، بيروت – لبنان، ص 232. 



أفكار72

)المرجع في اللسانيات( لعيسى برهومة: آفاق نظرية تحليليّة ومرجعيات تطبيقيّة ثريَّــة

د. راشد الزيودي*

* أكاديمي أردني، باحث في اللسانيات التطبيقية والنحو العربي

توطئــة:

تعُدُّ اللســانيات الدراسة العلميّة للغة باعتبارها بنية تحكمها شــبكة من العلاقات الداخلية التي تربط 

مســتويات اللغة بعضها ببعض، وتعتمدُ الدراســة النظرية انطلاقا نحو الدراســة التطبيقية التي وصفهما 

ــعة، ولكثرة تشــعب المؤلفات والأبحاث والدراســات  برهومة في كتابه بالنظرية المضيَّقة والتطبيقيَّة الموسَّ

والقراءات والنظريات والإشــكاليات الاصطلاحية وغيرها، انطلق أســتاذ اللسانيات الاجتماعية في الجامعة 

الهاشــمية في كتابه الجديد )المرجع في اللســانيات( من أهمية مســألة اللغة عبر التاريخ الإنساني، والجهود 

الضخمة التي قُدّمتْ في دراستها وفهمها.



73 أفكار  دراسات ومقالات

والكتــابُ من القطع الكبــر؛ إذ وقــع في أربعمئة وأربع 

وتســعين صفحة، وتكوّن مــن أحد عشر فصــاً، وهو صادرٌ 

عن دار كنــوز للمعرفة والنــر والتوزيع في عــاّن بالأردن 

ا مزية هذا النظم فتتضــحُ جليًّة في ترتيب  للعــام 2024م. أمَّ

الآراء والمنجــزات زمنيًــا. فمــن الأصــول العربيــة التي أفاد 

منها ما نجــده في كتاب العين للخليل بــن أحمد الفراهيدي 

)ت170هـ(، والكتاب لسيبويه )ت180هـ(، والخصائص لابن 

جنــي )ت392هـ(، ودلائــل الإعجاز لعبد القاهــر الجرجاني 

)ت471هـ(، ومن المراجع الحديثة: نظرية النحو العربي لنهاد 

الموسى، ومحاضرات في علم اللسان العام لـ)دي سوسير(.

أهميةُ الكتاب وفصوله: 

وتكمن أهمية الكتاب في طرحه وشموليته ودقة مواضيعه 

وتفرعاتها؛ فهو مرجعٌ شــاملٌ وافٍ للقارئ والباحث والأستاذ 

م فيه برهومة خبرة  الجامعي في ميدان اللغة واللســانيات، قدَّ

بصيرته التعليميَّة والتعلُّميّة التي مارسها عبر اطلاعه المكثفّ، 

بــدءًا من اللغة وأهميتها واللســانيات النظريــة والتطبيقية؛ 

مدارسها وأعلامها وأبرز أفكارها، وصولاً إلى علاقتها بالتداولية 

وتحليــل الخطاب. فقد جاء الفصل الأول كاشــفًا عن مفهوم 

اللغة عند القدماء والمحدثين والفلاسفة وعلماء اللغة، والفرق 

بــن علم اللغة العامّ والخاص، وعلم اللغة وفقهها، أمّا الفصل 

الثاني فبيّ الجهــود اللغوية عند الهنــود والإغريق والرومان 

م فيه تاريخ اللسانيات  والعرب، تبعه الفصل الثالث الذي قسَّ

وجهود اللغويين في حقبــات، فتناول عرض هذه الجهود منذ 

عصر النهضة حتى القرن العشرين.

وفي الفصــل الرَّابع عرض برهومة المدارس اللســانية مبيّنًا 

النظريات التي تبنتها كُلُّ مدرسة منها، وروادها، وأبرز آرائهم 

ا  اللســانيّة في اللغــة ومؤلفاتهم وأمثلة تطبيقيَّــة تحليليَّة، أمَّ

الفصلان الخامس والسادس فتناول فيهما اللسانيات بقسميها 

 ،)Theoretical Linguistics( الكبيرين؛ النظريـــة المضيَّقــة

ــعة )Applied Linguistics(؛  واللســانيات التطبيقيّة الموسَّ

لأهميتهما في البحث اللغويّ العام في ضوء مستويات التحليل 

اللسانّي. وفي الفصل السابع بيّ مفهوم التداولية، وأبرز روادها 

وتطورها، والنماذج الدراســية اللســانية نحــو التواصل عند 

)ياكبســون(. وجاء الفصل الثامــن )تحليل الخطاب( موضحًا 

الفرق بين نحو النَّص وتحليل الخطاب، والمصطلحات الأساسية 

التي ترتكــز عليها وعناصرهــا وخصائصها، ومنهــج التحليل 

ا الفصل التاســع فكان نظرة اســتشرافية للسانيات،  وآليته. أمَّ

ثــم الفصل العاشر الذي ضمَّ ملاحــق الكتاب، وخُتم بالفصل 

الحادي عشر الذي اشتمل ثبتاً للمصادر والمراجع.

الجهودُ اللغويَّةُ عند القدماء:

أشــارت تقســيمات برهومة في هذا الفصــل إلى دقته في 

عرض الجهود اللغويــة التي بذلها العلماء عبر الحضارات من 

هنود وإغريق ورومان وعرب، فهم بناةٌ أساســيون أسهموا في 

وضع القواعد لمستويات اللغة: الصوتية، والصرفية، والنحوية، 

والدلالية، فيرى برهومة أنَّ الهنود شكَّلوا تصورات علماء اللغة 

التاريخيــن من بعد رائد العمل اللســاني )بانيني(، فدرســوا 

ا دور اليونانيين فيكمن في تأسيس  اللغات الهندو-أوروبية. أمَّ

النحو المنطقي والوظيفي، والرومان كان لهم السبق في تطوير 

النحو اللاتيني، وأسهم اللغويون العرب نحو الخليل بن أحمد 

الفراهيدي، وسيبويه، في بناء نظرياتهم اللغوية.

وقــد أبــدع في عــرض الجهــود وتحليلهــا؛ إذ شرع يحللّ 

المصطلحات المتعلقة بالدرس، نحــو: العربية، وعلم العربية، 

واللغة، واللســان، والســليقة، واللحن. وعــرض تاريخيًّا أبرز 

ل إليها  الجهــود العربية في الأصوات، وأهــمّ النتائج التي توصَّ

علماء اللغــة القدماء، ومن أهمها تحديــد مخارج الأصوات، 

ووصف الأعضاء اللغوية، وترتيب الأصوات حســب مخرجها، 

وتقســيم الحركات والأصوات. ومن الجهود الصرفية العربية 

تنــاول برهومه مصطلحه تعريفًا وتحليلً، ثم عرض جهودهم 

تاريخيًّــا ليصل إلى تقســيم دقيق في مراحل تطور المســتوى 

الصرفي عند العــرب؛ إذ يمكن إجمالها بالمراحل الآتية:)المرجع 



أفكار74

في اللسانيات، ص81(.

مرحلــة التأســيس - مرحلة التوســيع  - مرحلــة التطوير 

والتحديث

تبعَه عرض لجهود اللغويــن في علم النَّحو؛ إذ بيَّ مفهوم 

مصطلح النحو، ونشأته، ومن أهم الآراء الدقيقة الراجحة عند 

برهومة التي يتمســك بها وفق الأدلــة والبراهين التي تثبت 

صحــة ما جاء به، بأنَّ أول مُؤلَّف متكامل وصل إلينا في النحو 

العــربّي هو )الكتاب( لســيبويه، فهو مرحلــة مركزية مكَّنت 

ا في الدلالة فقد  العلماء مــن وضع علم النَّحو واســتقراره. أمَّ

بدأ ببيان المعاجم وأهميتها، ثم البلاغة العربية وأبرز علمائها 

وأهمية علومها في رفد الحقل الدلالي. وبيَّ دور علم التفســر 

والفلسفة والأدب والنقد، فتمثلت هذه الأدوار والأهميات في 

إشباع دلالات الألفاظ وحجمها، وتشكيل مادة جامعة لغويةّ 

متنوعة غنية بالشواهد الشــعرية والقرآنية والنثرية؛ للدلالة 

على استخدامها. )ينُظر: المرجع في اللسانيات، ص90-92(.

تاريخُ اللسانيات:

م برهومة تاريخ اللسانيات بدءًا بعصر النهضة الذي يعُدُّ  قسَّ

نقطة تحوّل رئيســة أعيد فيها إحياء الكلاسيكيات واكتشافها، 

وبدأ الاهتــام باللغات العامية والمحليــة، وفي القرن الثامن 

عشر كانت اللسانيات ذات اهتمام شديد بالبحث والدراسة، 

حيث بدأ النحاة دراســاتهم اللســانية، وتصنيف اللغات إلى 

عائلات وأسر، وازدهار البحث في اللغة السنسكريتية، وتطوير 

ا في القرن التاســع عشر فقد ظهر  علم اللغويــات المقارن. أمَّ

فيــه علم اللســانيات علمً مســتقلاً، وظهر المنهــج البنيوي، 

والقواميــس اللغويــة الضخمة، وفي القــرن العشرين أخذت 

اللســانيات تتطور وصولاً إلى صورتها المتكاملة، فكانت نقطة 

التطور والنضوج على يد )دي سوســر(؛ فاشــتهر هذا القرن 

بالدراسات الوصفية.

المدارسُ اللسانيَّة:

بيَّ برهومة في هذا الفصل أهمية المدارس في محاولة وضع 

المفاهيم والدراسات التي تهدف إلى فهم أعمق للغة وتوسيع 

تصوراتنــا، فمثَّلتْ كلُّ واحدة منها مجموعــة من النظريات 

المهمة في اللسانيات، ونشوء فروع علم اللغة، إذ انتقلت وفق 

الآتي:

اللسانيَّات غير البنيوية )أساس جغرافيّ(

اللسانيات البنيوية )أساس لسانّي(

واشتملت المدرســة البنيوية عددًا من المدارس التي تبنت 

فكرها، إذ عرفّ برهومة كُلَّ مدرسة منها، وعرض أبرز أعلامها، 

وأهم النظريات اللغويةّ التي درستها، فكانت مدرسة جنيف 

نقطة الانطلاق.

اللسانياتُ النظريَّة:

     بــنَّ برهومــة الهــدف الأســاس الذي تشــمله مادة 

اللسانيات النظرية؛ إذ يعُدّها مادة الباحث التطبيقية التي لا 

بدَُّ من الاستناد عليها، فانطلق من تحليل المستويات اللسانية، 

وظواهرهــا، وخصائصها، إلى مكوناتها وصفاتها وأبرز أعلامها. 

فقد جاء المستوى الصوتي شاملاً دقيقًا بيّ فيه أمثلة وتحليلات 

للجهاز الصوتي، وحدوث الــكلام وأنواع الأصوات، وفي الدرس 

الصرفي بيَّ أنواع المورفيمات ووظائفها وأهميتها، والتقســيم 

ا الــدرس النحويّ  الثــاثي للغات، وظاهــرة التغيّ اللغوي. أمَّ

فكشــف فيه عن لمحات تتعلق بالنظريات النحويةّ مع ضرب 

عدد من الأمثلة، ففي هذا المســتوى بيّ قواعد توليد الجمل 

الصحيحة والمســتخدمة، ثمّ خصّص درسًــا في النحو الوظيفي 

وأنماطه ومبادئه ونماذج تطبيقية، إذ يرى دورًا مهًّم في الدرس 

اللساني.

تبــع الوظيفيةَ بيــانٌ لجهود النحويــن المحدثين الغربيين 

والعرب، ففي وظيفية الدرس النحوي العربي بيَّ برهومة دور 

صًا للمبادئ المنهجية الأساســية  م ملخَّ أحمد المتوكَّل الذي قدَّ

للنحو الوظيفي اشتملت العلاقات الوظيفية: دلالية، وتركيبية، 

ا في المستوى الدلالي فيرى أنَّ هذا المستوى يهدف  وتداولية.  أمَّ

للكشــف عن المعاني الوضعية، والوقوف على ما يشُــكّل من 

الكلام، ثم تناول أهمّ المحاور التي شــملها علم الدلالة، نحو: 



75 أفكار  دراسات ومقالات

محور الدلالة، والعلاقات الدلالية، والتغير الدلالي. تبعه تحليل 

نة أمثلة توضيحيَّة. لمضامين المحاور السابقة مضمَّ

اللسانياتُ التطبيقيَّة:

يبيّ برهومة الفروع المتنوعة التي تندرج في باب اللسانيات 

التي تعُنى باستخدام المعرفة اللغوية ومشكلاتها في المجتمع، 

ــمها تقســيمً دقيقًا ضمَّ فيه الفروع إلى الأصول، وقد  وقد قسَّ

بيّ في كلّ فرع من الفروع اللسانية التطبيقية دورًا في علاقتها 

بين اللغة والمجتمع، والنفس والدماغ، والحاسوب، وغير ذلك. 

وقد ذكــر أهم روادها، وأبرز إنجازاتهــم، ومع أنَّ برهومة لم 

يخصّص درسًــا للسانيات المدونات؛ كونها فرعًا تطبيقيًّا حديثاً 

في اللســانيات، إلا أنَّه قد أدرجه في قبســة تشرح اللســانيات 

الحاسوبية؛ لأنَّه يرى بأنَّ لسانيات المدونات تنتسب في مجالها 

العام في باب اللســانيات الحاسوبية، مع ذلك لم يترك مجالاً في 

اللسانيات التطبيقية إلا بيَّنه.

التداولية وتحليل الخطاب، فصلان مستقلان:

     يــرى برهومــة أنَّ التداولية تــدرس التفاعل بين طرفي 

الكلام في ســياق معين، فهــي "تعُنى بدراســة المعنى الخفي 

أو الكيفية التي يتحقّق بها الناس مما يعنيه الآخرون، ســواء 

أظهروا ذلك أم لم يظهروه كتابةً أو مشافهةً، فهي تكشف عن 

متكلم ومســتمع محدّدين، وسياق محدّد، وظروف محددة". 

)ينُظــر: المرجــع، ص363-362(. ويرى أنَّ تمكــن المتلقي من 

تحليــل الجملة المقولــة يكمــن في عناصر، وهي: الســياق، 

والشيفرة، وفهم أوجه المنطوق. 

     وشرع يبُــنّ دور الســياق في الخطاب موضحًا حقيقة 

التداوليــة في بدئها؛ إذ كانت جزءًا من الســيميائية المتضمنة 

)علم التراكيب، وعلــم الدلالة، والتداولية(، ثم أصبحت تهتمّ 

بدراســة اللغة المســتعملة في الخطاب. وامتــازت بالبحث في 

توظيف المعنى اللغوي في الاستعمال الفعلي والوظيفي، وهي 

تدور في فضاءات: 

التداوليــة اللغويــة - التداوليــة الاجتماعيــة - التداولية 

التطبيقية - التداولية العامة

     ومن الجوانب التي تدرسها التداولية الإشارة، والافتراض 

ا مبادئ  المســبق، والاســتلزام الحواري، الأفعال الكلاميــة، أمَّ

قواعد الحوار فتشمل الكمية، والنوعية، والمناسبة، والطريقة. 

ثمَّ بيَّ نموذج )ياكبســون( في التواصــل؛ فهو يرى أنَّ موضوع 

التواصل في اللسانيات قد أصبح محوريًّا، ومن النقاط الإيجابية 

التي تحُسب لهذا الكتاب أنَّ برهومة قد بيَّ خصائص المدارس 

والمناهج والمباحث اللســانية، ثم النقد الــذي وجه لها، فهو 

يتحدث بموضوعية في كلّ موضوع تطرق إليه في مباحث هذا 

الكتاب وفصوله. 

    وتــأتي أهمية تخصيصه فصــاً عن تحليل الخطاب بأنَّه 

مجــال بحثي حديث مهم، يعُنى بدراســة كيفية ترابط أجزاء 

ــم النظرة في التحليل إلى المتعارف عليه  النّصّ وبنائه، وقد قسَّ

وفق نظــرة تقليدية تتعامل مع الجملــة المفردة، في حين أنَّ 

نحــو النّصّ يتعامل مــع وحدة واحدة. ولأهميــة نحو النَّصّ 

ـه يتقاطع مــع تحليل الخطــاب في كيفية تنظيــم اللغة  فإنّـَ

واستخدامها التواصلي، إلا أنَّ الفروق بينهما ظاهرة في طبيعة 

ظــروف البنية اللغوية التي يدرســها، والعناصر التي يتناولها، 

وتحققهــا ونتائجها. ولم يخلُ أســلوب برهومة في هذا الفصل 

من البحث في المصطلحات الأساســية في تحليل الخطاب؛ فقد 

بيَّ مفهوم كل من تحليل الخطاب النقدي، ونطاق الخطاب، 

والــذات المنتجة، والأبنيــة الصغرى، والأبنيــة الكبرى الكلية، 

والبنيات الزمانية والمكانيــة والإحالية، والمرجعيات، ومقاصد 

ا عناصر  الخطاب، والانســجام، والتماســك، وبناء المعنــى. أمَّ

الخطاب وفق رؤية برهومة فهي تتوافر في المتكلم، والسامع، 

والزمان والمكان.

      ولعلَّ دائرة أنواع الخطاب التي بيَّنها تدور في مواضيع 

مختلفة، منها: السياســية، والاجتماعية، والدينية، والتعليمية، 

والثقافية، والأدبية. ومما ميَّز منهج هذا الفصل أنَّه وضع أربع 

خطوات لتحليل الخطــاب لا بدَُّ منها؛ للتحقيق من المنهجية، 



أفكار76

والانتظام في آلية التحليل. وقد جاءت الخطوات وفق الآتي:

توليد الفرضيات  - الترميز  - التحليل - التحقيق من صحة 

التحليل.

ويضــع آليةً وإجراءاتٍ في التحليــل النقدي للخطاب وفقًا 

لأهم ما وضعته )روث فوداك(، و)ميشيل ماير(.

      ويختم كتابه في نظرة استشرافية في مستقبل اللسانيات 

ة، نحو: اللســانيات الحاسوبية المتقدمة في الذكاء  لحقول عدَّ

الاصطناعــي، وعلوم اللغة، واللســانيات العصبية في دراســة 

اضطرابات اللغة ومعالجة الدماغ لها، وحفظ اللغة وتوثيقها، 

والرؤى الاجتماعية والثقافية في علوم اللغة، وأخلاقيات اللغة 

والــذكاء الاصطناعي، والتكاملية اللســانية بين اللغة والعلوم 

الإدراكية، واللهجــات الرقمية، وغيرها من الحقول التي تهتم 

بها اللسانيات.

بناءُ الكتاب ومحتوياته، ميّزات منهجية:

أوَّلُ ما يلفت الانتباه في مشروع برهومة هو طريقة طرحه 

إشكالية المصطلح وتعدده؛ إذ حاول أن يعرض كلّ المصطلحات 

الرائدة في اللســانيات بين الباحث والدارسين، مرجحًا ما يراه 

ة من الأصــول العلمية  الأجــدر وفــق أدلة وبراهين مســتمدَّ

والمؤلفــات، ومــن أهمّ المصطلحــات التي ناقشــها وعالجها 

في كتــاب المرجع وفق تلــك الآلية والطريقة بشــكل دقيق، 

مصطلح اللســانيات القضائية. فهو يرى أنَّ الإشكال قائم على 

جملة من الأســباب أهمها: اختلاف مصــادر القانون، وتنوّع 

فروعه، وتطور مصطلحاته، وتعدد حقول القانون وتطبيقاته. 

ويؤكد أنَّ اللسانيين انقسموا إلى فرقين: أولٍ يسمونه لسانيات 

ـه يميل إلى  قضائيــة، وثانٍ يســمونه لســانيات جنائية. إلا أنّـَ

حقيقة الموضوعات التي يتناولها هذا الفرع اللســاني، فيختار 

المصطلح الأكثر شــيوعًا وانتشــارًا، وهو مصطلح )اللسانيات 

القضائيــة(، إذ أوافقه الرأي؛ لأنَّ هذا المضمار يشــمل قضايا 

عامة تندرج تحت مظلة الأساس، والقضائية أشمل وأعمّ تضمُّ 

نصوصًا قانونية لغوية وغير لغوية، سواء أكانت ذا بعد جنائي 

أو غيرها من الأقســام القانونية الأخرى، وهذا ما هو معروفٌ 

وشائعٌ عند القانونيين.

منحت الأنشــطة التــي تضمنها الكتــاب دورًا تفاعليًّا بين 

القارئ والمــادة العلميــة، وتعزيز الفهم الأكاديمــي، وتنمية 

المفاهيم العلمية التعليمية، وليكون القارئ مشــاركًا فعّالاً في 

ا القراءات الإضافية فتوفر  قضايــا هذا الكتاب وموضوعاته. أمَّ

مراجع للمصــادر التي اعتبرها المؤلف إثرائيــة للقارئ الذي 

يســعى للحصول على معلومات أو فكر إضافّي حول مشــكلة 

البحث؛ لتفيــد القارئ المهتم بالموضوعات المطروحة، فكانت 

تبحثُ في قضايا متصّلة بفصول الكتاب.

م برهومة في الخلاصات التي انتهت بها الفصول نظرةً  وقد قدَّ

عامةً سريعةً شاملةً ومكثفة للبحث؛ مما ساعد القارئ في فهم 

مضمونها، وأهميتها للإضــاءة على أهمّ الأفكار التي تتضمنها 

القضايا اللســانية. وفي القبْسات فقد أشارت إلى توضيح بعض 

القضايــا التي يتحدث عنها الباحــث أثناء تحليله موضوعات 

الفصل، فكانت توضّحُ صفــات صوتية، ومصطلحات نحوية، 

وقضايا لسانية ونحوية وصرفية وصوتية وبلاغية ودلالية. وما 

ميَّز هذه القبســات أنَّها قد ذُيلت بالمصــدر أو المرجع الذي 

اســتخدمه برهومة، فيُبرز أهمَّ القضايا التي قد يفكّرُ القارئ 

فيها أثناء قراءته للكتاب؛ ليخدمه بمزيد من التوسّــع والإثراء 

المعلوماتي، الدالّ على شمولية هذا المرجع.

وقدّمت أســئلة الفصل دورًا مهًّم في الإشــارة المباشرة إلى 

هدف البحث والنتائج المراد تحقيقها عند القارئ، ووضع هذه 

الأهداف نصب قراءته، فجاءت منوعة في استراتيجياتها تقيس 

ا الأشكال والرسوم التوضيحية  فهم القارئ ومدى استيعابه. أمَّ

والجداول والخطاطات فقد أســهمت في نقل مجموعة كبيرة 

مــن البيانات بســعة مركّزة للقــارئ، لعرض المــادة العلمية 

وتبسيطها. وكانت الرسوم التوضيحية بوابات للأفكار التي قد 

تشــتت انتباه القارئ؛ لأنَّ أغلب قضايا اللســانيات متشعبة، 

فــكان توظيفها يخدم ذلك. وجاءت مصادر الكتاب ومراجعه 

منوعة شاملة وعميقة، إذ وظفها بدقة في الموضوعات كافة.  



77 أفكار  دراسات ومقالات

رواية "كزهر اللي" توثقّ حياة المرأة الشيشانية
د. محمد السماعنة*

* كاتب وباحث أردني

يقــول أحدُ الشيشــان في رواية "كزهر اللي" : "زهرة اللي، أنا وأنتِ، هــي كل ثائر، وكل معتقل، بل كل 

أحــرار الشيشــان" ومن هذا المنطلق والإيمان حضرت المرأة الشيشــانية بقوة في رواية ميمونة الشيشــاني 

"كزهر اللي"، وكان لها تأثيرٌ واضحٌ في أحداث الرواية، فهي من الشخصيات الرئيسة فيها، التي حركت كثيراً 

من الأحداث وكانت ســببًا فيها، فقد تحركت في الرواية في مســارات كثيرة منها البطولة والشجاعة والإبداع 

الشيشــاني ضمن إطار الشريعة الإسلامية والعادات والتقاليد الشيشــانية، وضمن معالجة الروائية لقضية 

الذكورة والأنوثة في المخيال الشيشاني، الذي يحكمه قول الله ورسوله. 



أفكار78

قادت الحوارات والحكايات والقصص والأحداث التي 
نسُجت في الرواية ضمن هذا الإطار المتلقي لتعرف مدى 
اهتمام الزوجة بزوجها في التراث الشيشاني)1(، وليرى كيف 
تحســن المرأة الشيشــانية معاملة زوجهــا وتحرص على 
راحته)2(، يقول أحماد عن حبه لزوجته:" وهل أنا مجنون 
لأتمنى زوجــة ثانية")3(. ويصف الــزوج زوجته فيقول:" 
تزوجت أمّك بعد ســنوات كثــرة من الحب، كانت فتاة 
جميلة هادئة راقصة من الطراز الرفيع تجيد العزف كما 
تجيد الطبخ والنفخ، لا تخرج عن طاعتي وتســرّ البيت 
وفق إرادتي". وهي الابنــة المحبة التي تحنو على جدّها 
وتخــاف عليه من بــرد تشرين)4(، وتحبّــه وتحرص على 
راحتــه، وتعبّ عــن حبّها له بكل وضــوح وصدق، يقول 
عمر: "أحنت جسدها نحوي... لفت ذراعها حولي، وهذه 
طريقتها في تحيتــي")5( . وهي الابنة البــارة التي تنوب 
عــن أبيها المريض في حراســة الآلات، وهي التي تذهب 
مــع أبيها للعمل في الحقل وهي تلبس زي الرجال لكيلا 
ينتقد أحــد أباها، وهي المقاتلة التــي هاجمت الأعداء 
بشجاعة وقوة بشراســة)6(، وهي الحبيبة التي تعشق في 
حبيبها روحه الشيشانية ولباسه الشيشاني، يقول السارد: 
"تســرق النظــر إلى حبيبها الــذي يشرب مــن إبريقها 
النحاسي، يقول الســارد)7(:  "تحــبُّ فيه كل شيء: الندبة 
التي أســفل عينه اليمنى... جســده الفتــي... خلخوزه 
البني، خصلات شــعره الهاربة من قبعته، رداؤه الدخاني، 

شلته الفضي، شجاعته في ميادين الوغى".
ويصف الســارد إحدى النساء الشيشــانيات، فيقول: 
"فتنته من أول نظرة...عشــق تقاطيــع صفحتها.. عينان 
سماويتان مســتديرتان... حاجبان ذهبيان رقيقان.. أنف 
مستقيم، رشــيقة كغزال، طويلة كســنديانة في عنفوان 
ربيعهــا..."، فالمرأة الشيشــانية في الروايــة امرأة جميلة 
دائمـًـا تســتمد جمالها مــن طبيعة بلادهــا، وهي امرأة 
مدللــة محبوبة يحرص الرجل عليها، ويفديها بروحه)8( ، 

فعندما شعر دقوخا بالخطر أرسل بناته إلى بيت صديقه 
في أكســاي)9( ، وتصف مدينــا آما إحدى بنات وشي بوغا 
فتقول)10(: " لن ننسى ضفيرتها ذات اللون الأشقر الغامق، 
التي تصل إلى ركبتيها... التي كادت تبلغ في عرضها جسر 
نهر أرغون، جمال آما غريب فعيناها فنجانان ملئا شهدًا 

ممتزجًا بشروق الشمس...". 
وتحــرص الكاتبة على رســم صــورة واضحــة للمرأة 
الشيشــانية في عملهــا في الحقــل أو في البيــت أو في 
المؤسســات فتظهرهــا مدبــرة مبدعة لتطبــع في ذهن 
المتلقي صورة مشرقة للمرأة الشيشانية تتجلّ فيها امرأة 
متفوقة مبدعة، تقف بثبات إلى جانب الرجل، تعمل معه 
وتقاتل معــه)11(، وترحل معه وتعيش معه برضى الحياة 
بمرها وحلوها، فلا تتخلّ عنه في الشدائد، وهي مطبوعة 
على حب العمل والتفوق وكراهة الكســل؛ تستمد ثقتها 
في ســعيها من الله وطبيعتها الشيشــانية، فهي شاركت 
في القتــال إلى جانب زوجها، وهي وضعت المســامير في 
طريــق عربات الجنــود)12(، وفي ليلتهم الأولى في الزرقاء" 
عــا صوت يشي آمنــت وهي تأمر زوجهــا وشي أحماد 
بتدبير كيس كبير للطحين لأنَّها تريد أن تطبخ الجلنش...

أشــعلت يشي آمنت النار... وخبزت...")13(، وتقول مدينا 
لأبيها)14(: " لا تقلق على الحقل ما دمت حية، ألم تقل لي 
بأنَّني عن عشرة رجال؟"، وحين نزحت مدينا إلى أكساي 
طلبت أن تساعد صديقتها في العناية بالأبقار ولما تكمل 

أيام الضيافة الثلاثة)15(. 
والمرأة الشيشانية في الرواية حريصة على تراث شعبها 
وعاداته وتقاليده، تحركها روح الذئب التي اســتوطنت 
خيالهــا، تقول زينب للســارد عمــر: "لا تخف علّي، لقد 
شــحنت نفسي بقوة عظيمة...كتاب الله، ثم الذئب")16(، 
ولذلك لا تســتطيع أن ترفض علانيــةً إصرار جدّها على 
الدخول من الــرد)17(، وهذا التمســك بالقيم والعادات 
والتقاليــد الشيشــانية هو الــذي يفرض عــى الفتيات 



79 أفكار  دراسات ومقالات

الوقوف حين دخلت كميتا غرفتهن)18(.

ولا يعقّــد المجتمع الشيشــاني حياة المــرأة فيه؛ فهي 

في الروايــة تتحرك بحرية مســؤولة ضمــن الإطار الذي 

وضــع للأنثى، وبما يخــدم أنوثتها ويزيدهــا، فالزوج لا 

يمانع اختيار زوجته ألباتو طريق الجهاد لأنَّه يراها ذئبة 

قوقازية تليق بها الحرية)19(، ولا تتحرج الفتاة الشيشانية 

من مقابلة الرجل القونخوي الذي أفعاله ترجمة لســفر 

الرجولة الشيشــانية التي منها العفة والنقاء، وفي عينيها 

نظــرات خجل وحياء" تطأطئ رأســها خجــاً ...فتحمر 

بتــات الأقحوانة بــن يديهــا")20(، وهــي حريصة على 

الظهور بلباس ســاتر، فحين دخل الرعاة الغرباء إلى نهر 

الزرقاء نبّهت بيتمت النساء كي ينزلن أكمامهن المرفوعة، 

ويحكمن غطاء رؤوسهن)21(.

 وفي لقــاءات الحــب اللحظية المبنيــة على المصادفة 

عنــد موارد المــاء أو في حفلات اللــوزر لا تتجاوز الفتاة 

الشيشــانية خط القبول بالزواج وإعطاء الموافقة ووعد 

القبول خاتماً أو منديلا)22(،  ومع ذلك فإنَّ الرواية تكشف 

عن تفضيــل واضح للذكر على الأنثى، ويبيّ الحوار الآتي 

مدى حزن المتحاورين لأنَّ دوقوخا لم يرزق بولد:)23("- لو 

كانت مدينا صبيًّا لكان دوقوخا محظوظا...  – المســكين 

تمنّى أن يرُزق بصبي، كان سيسميه على اسم جدّه الذئب 

عيــل، لكن إرادة اللــه فــوق كل شيء"، وتتمنى إحدى 

شــخصيات القصــة لو كان لها أخ ســند في هذه الحياة، 

وتدرك مدينا لمَ كانت ديستي حوا تصر على أمها بمحاولة 

الإنجاب مرةً أخرى، وتقول لها علهّ يكون غلامًا تســتند 

عــى ظهره أخواته)24(، وتكشــف المقارنــة التي عقدتها 

كميتا بين مدينا والذكور عن هذا التفضيل المعلن للذكر 

عــى الأنثى في الرواية، تقول كميتــا: )25( "والله لو وضع 

عشرة فتيــان في كفه ووضعت يا مدينــا بكفة لرجحت 

كفتك"، ويقول العاشــق لمدينا حين رأى منها شــجاعتها 

وثباتها وتضحيتها:)26(" تليق بك الذكورة أيضًا! ليتك كنت 

شاباً ليفرح بك وشي دوقواخا".

ولا يفــارق الفقــد حياة المرأة الشيشــانية في الرواية 

فتصرخ بغضــب: )27( " متى ينتهــي كل هذا؟"، فهي في 

الرواية تعيش مواجع الفقد، وتتحرك من وداع إلى وداع، 

ومــن فراق إلى فراق، لأنَّ الرجل الشيشــاني يضطر دائماً 

إلى القتــال دفاعًا عن أرضه وعرضــه ودينه، ولأنَّ الغزاة 

لم يتوقفــوا عن مهاجمــة الأراضي الشيشــانية ومحاولة 

إبادة أهلها، فمنــذ الصفحات الأولى لرواية "كزهر اللي" 

اســتحضر السارد مشــهد مقتل أخيه يوســف أمام أمّه: 

"يملأ الكون صريخ أمي... يذيب الدمع عينيها")28(.

 والمرأة الشيشــانية امرأة صبور، تعيش دائماً لحظات 

الفراق والوداع والفقد، وتحاصرها مشاعر الفقد الموجعة، 

يقول الســارد:)29("لكن عبرة تنضح من مآقيها وهي تذكر 

الأمس الــذي نعقت الدنيــا فيه خبر اختطــاف زوجها 

خزبولت من قبل جنــود روس"، وتقول حوزا لعمر: )30( 

" مــن المعيب ألا تكون البيكة قــدوة لي، اذهب يا عمر 

وقاتل وعد لي منتصًرا"، وتقف النساء على شرفات البيوت 

لوداع أزواجهــن وإخوانهن، وأبنائهن وهن ينهرن أغماد 

عيونهن عن إخراج ســيوفها التــي تفتك بقلوب الرجال 

" )31(، وتقــول إحدى الشيشــانيات بثقــة: )32( "أنا أحب 

الرجــل الذي يفــدي أرضه بدمائه، الرجــل الذي تحيله 

الشدائد ضرغاما". وتسمح يزا لزوجها بالقتال وهي التي 

كانت تمنعه وترفض سعيه للأخذ بثأر أخيه)33(.

ويحــرك المــرأة الشيشــانية في الرواية إيمانهــا بالله، 

فهــي في الروايــة امرأة مؤمنة بأنَّ حياتهــا كلها بيد الله 

فتتوجــه إليه عند كل حاجة، فتدعــوه وتبالغ في دعائها 

وتتوجه إليــه، وتطلب إليه أن ييسر دربهــا)34(، وتوقظ 

مدينا صويحباتها لصلاة الفجر)35(، وترى أنَّ من ينام من 

غــر وضوء، ومــن لم يقرأ المعوذات قبل نومه سينســل 

الشــيطان إلى فراشه)36(، وتحوقل مدينا وتقول بسم الله 

لإنقاذ البقرة من الســقوط في المنحدر وهي تتعجب من 



أفكار80

)1( انظر: الشيشاني، المصدر السابق، ص37.الهوامش: 
)2( الشيشاني، كزهر اللي، ص36.

)3( الشيشاني، المصدر السابق، ص36
)4( الشيشاني، كزهر اللي، ص16.
)5( الشيشاني، كزهر اللي، ص15.

)6( نفسه، ص277.

)7( نفسه، ص175.
)8( المصدر نفسه، ص50.

)9( نفسه، ص53
)10( نفسه، ص70.

)11( انظر: نفسه، ص100.

)12( انظر: نفسه، ص239.
)13( نفسه، ص31، 36.

)14( نفسه، ص56.

)15( نفسه، ص78.
)16( المصدر السابق، ص15.
)17( المصدر نفسه، ص16.

)18( نفسه، ص76.
)19( نفسه، ص254.

)20( المصدر نفسه، ص23.
)21( نفسه، ص129.

)22( انظر: نفسه، ص93، 108 كمنديل إبراهيم وخاتم مدينا.

)23( انظر: الشيشاني، المصدر السابق، ص49.

)24( انظر: ص83.

)25( نفسه، ص84.

)26( نفسه، ص236.

)27( المصدر نفسه، ص426.

)28( المصدر نفسه، ص21.

)29( نفسه، ص52.

)30( نفسه، ص289.

)31( انظر: نفسه، ص289.

)32( نفسه، ص455.

)33( نفسه، ص429.

)34( نفسه، ص87.

)35( نفس، ص87.

)36( المصدر نفسه، ص48.

)37( انظر، نفسه، ص64، 79.

)38( نفسه، ص99.

)39(  نفسه، ص 67،80.

)40( نفسه، ص112.

)41( نفسه، ص87.

)42( نفسه، ص65. 

آثــار الوثنية في عقل صديقتهــا التي طلبت منها أن تقرأ 

تعويــذة درء الأرواح الشريرة؛ فعلى الرغم من قوة إيمان 

المــرأة الشيشــانية بالله إلا أنَّها تؤمــن ببعض الخرافات 

الشيشانية وترويها مثل خرافتي ألمز وأوبر)37(. وخرافات 

نانــا عن فتاة الغابة وألمز)38(، وخرافات ديســتي حوا )39(  

التي تخترعها لتمنع الأطفال من التعمق في الغابة.

والمرأة الشيشانية في "كزهر اللي" عاشقة للوطن دائمة 

الحنين إليه، وترتبط به ارتباطاً روحيًّا يظهر على ســلوكها 

ورقصها ولباســها؛ فهي حين ترقص تمارس طقوس عشقها 

لأرضها وشــعبها)40(، وهي في ثيابها ولباســها تســتحضر 

الطبيعة الشيشانية بجبالها وسهولها وأنهارها وبحيراتها، 

وحنين المرأة الشيشانية إلى بلادها دائم حي؛ ففي أكساي 

جلســت مدينا عند الســاقية وتمنت لو أنَّها تقبض على 

ثرى بلدتها)41(، وحين لم تســتطع مدينــا مقاومة حنينها 

لبلدتها لبســت ملابس الفتيان وعــادت إليها على الرغم 

مــن الخطر المحدق بها من الجهــات كلها، وعينا مدينا" 

كانتا تسرعان بالتقاط الصور... وترتجي ذاكرتها أن تحفظ 

كل هذا الجمال الخريفي في سجلاتها... تريد عندما تحين 

منيتها أن تستعيد صور جنات وطنها..")42(.

وبعد، فقد شاركت المرأة الشيشانية الرجل الشيشاني 

في رواية "كزهــر اللي" صفاته كلها، وظهــرت في الرواية 

بصــورة مشرقة تتحلّ بصفات البطولة الشيشــانية كلها 

وتحب مــن يتحلّ بها، وهــي في الرواية امــرأة جميلة 

مؤمنة مبدعة تضج بالأنوثة والجمال، وعاشــقة عفيفة، 

محبة لوطنها وتحنُّ إليه، وتتمســك بكل ما يقربها منه، 

فتلبس زيَّها القومي، وتتعلم لغتها الشيشانية، وترقص في 

اللوزر لاستحضار الوطن أمامها وبين عينيها. 



81 أفكار 81 دراسات ومقالات أفكار



أفكار82

وما لا نعرفه عن رشدي أباظة

،،
،،

أفكار82

* كاتبة وباحثة مصرية

د. رجاء أبو شادي*

مــن خلال ما يزيد على أربعــن فصلاً، كل فصل مِن الفصــول يركَّز في الغالب 

عــى قصة من القصص التي مرَّ بها الفنان رشــدي أباظة في حياته، عمل الكاتب 

في مخطط كتاب )الدونجوان( الصادر عن دار )ريشــة( على سَدِ ما هو معروفٌ 

جملةً للجمهور، وهذا تحدٍّ يتَّســم بالصعوبة، من السهل أن تشدَّ انتباه الجمهور 

ا أن يُخطِّط الكاتب لكسر إحســاس القارئ بالاعتياد،  بأن تحَكي له ما لا يعرف، أمَّ

د حفاوته به، فهذا ما لا يَقدر  فيشــعر شــعورًا مختلفًا تجاه ما كان يعرف، وتتجدَّ

عليه كلُّ باحث.

كانت شلة )رشدي( من الشُــبّان الخواجات تتجمع على 

ماندولين يملكه زعيمهم )بنايوتي( الذي يأخذهم إلى شــارع 

)قطة( حيث تسكن فتاة أحلامه )دوريس(، فإذا بذلك الفتى 

العجيــب الذي يبدو من الظاهر كأنَّه كازانوفا عربيد صفيق 

ويقــي نصف نهاره تحت الســيارات يكشــف مــا بها من 

عطــب ليصلحه، فإذا بأنامل الأخ )بنايوتي( تتحوّل إلى أصابع 

ساحرة سحرية مسحورة ترســل على أوتار الماندولين أعذب 

الألحــان وأرقها. لقد مضت الأيام و)دوريس( تكتفي بتبادل 

النظرات مــن النافذة، تطوي عينيها على الشــوق الهادئ..، 

وفي مرات نادرة تتحلّ بشــجاعة طارئة فترسل إليه في الهواء 

كتاب )الدونجوان( لهاني حجّاج؛



83 أفكار 83 دراسات ومقالات أفكار  دراسات ومقالات

سلامًا لا يستقبله غيره. ولماّ قال لها بلغة الإشارة أنَّه يريد أن 

يقابلهــا، فإذا بالفتاة البريئة الحالمة تندفع إلى الداخل فيظن 

أنَّهــا تتحضر للقاء لكنَّها سرعان ما تعود وفي يدها مســدس 

والدها )الكونســتابل( المفترس، وكأنَّها تقول: "يقتلني أبي إن 

فعلــت ذلك، وقابلتك!" على أنَّ هذا لم يخمد نبض الحب في 

قلبــه. كان قد وقع في غرام الســنيورة الجميلة. وحتى وهي 

ا  ترميــه بالهزيمة أمام كل الشــلة لأنَّ كل واحد له رفيقة.، أمَّ

)رشدي( فلديه صديقة مع إيقاف التنفيذ!

الشعور بـ"معرفة حياة رشدي" هو غالبًا شعورٌ مُضلِّل، إذا 

ما كان القارئ يقف عند خلاصة "الحكاية"، ولم يكن يلَتفِت 

لما في ثناياها من كشفٍ للطبائع البشرية على اختلافها، التي 

أولاها الدكتور اهتمامًا واضحًا، للدرجة التي تســاعد القارئَ 

على التوقف والانتباه ومساءلة نفسه عن مكانه لو كان من 

ضمن هذا المشــهد؛ لذا يمكن القول: إنَّ الكاتب اشتغل على 

تحقيق "المعرفة العميقة"، تلك المعرفة المنتِجة القادرة على 

تحليل نفسي وإنســاني للفنان، مِن خلال شكل سرديٍّ مُلتزمِ 

وجاذب. نحن نكتشــف عند القــراءة أنَّنا لم نكن نعرف عن 

رشــدي أباظة غير )خلاصة الحكاية( أي أنَّه كان مجرد رجل 

عابــث ونعرف زوجاته من الفنانــات وبعض أفلامه الكبيرة 

ولا شيء أكثر.

قهــا المؤلف بشروط فنِّ   هــذه المعرفةُ الشــاملةُ قد حقَّ

الروايــة في عــدة فصول، بإبحــارٍ آمِنٍ ووديــع في الجوانب 

العاطفية نقرأ معها دواخل نفس الفنان وشــعوره بنفســه 

وبالآخريــن، كــا لم ينَجرفِ معــه الــردُ الأدبي بعيدًا عن 

شــواطئ الحقائق الثابتة، ولم يعتمــد الكاتب على مجداف 

"التفلســف"، فيضع في فصولــه مفاصلَ سردية مما لا حاجة 

إليه فيقحمه على حياة رشــدي أباظة، بل اعتمد في الجملة 

على وقائع كعتبات لدخول في تفاصيل لتسْيِير عمله، تفاصيل 

ما كنــا نعلم عنها شــيئاً ويبــدو أنَّها تطلبّت مــن الكاتب 

جهودًا عظيمة في البحث والتقصي؛ إنَّه يصنع المشهد الروائي 

ــس على ما وردَ في حياة رشــدي من ناحية ومن داخل  المؤسَّ

نفسه بوعي وبعناية وبإحساس عالٍ، وبغير أن تسَحبه نشوة 

"الأرشفة" إلى فضاءات سرد القوائم ومجموعات الصور وغير 

ذلك مما يسود في السير وحكايات الأعلام.

 ويُكن النظر لكتاب )الدونجــوان( باعتباره مُنجَزاً أدبيًّا 

من ناحية حســنِ التصوير وبديع التركيــب، البناء الدرامي 

وجــال العبارة، والقدرة على الجذب والتأثير، مثلما أنَّ هذا 

العمــل هو في أصله وبنُيانه منتجٌ أدبي فني، قائم على الدقة 

الصحفية والحسِّ الروائي، فلا تشعر بمرور الوقت والصفحات 

وهي كثيرة مدمجة ومكثفة الســطور كأنَّها مرجعٌ كبير. وقد 

اســتطاع الكاتب أن يزَن كتابــه المهم بين جماليات الخطاب 

الأدبي وإجماليــات التحقيق الصحفي، وغايــة القول: إنَّه لم 



أفكار84 أفكار84

ـرة يحُلِّق في  يكــن يعمل عــى تكييف حالــة وجدانية مؤثّـِ

فضائها القارئُ لتحقيق حالة من السمو الخالي من الاستيعاب 

والتدبُّر في حياة الإنســان قبل الفنان؛ كان معنيًّا في كل فصل 

وكل فكرة أن يكــون مُثمراً ومُحدّدًا؛ من خلال عرض جميل 

باعثٍ على الراحة والنشــوة واكتساب معارف جديدة حتى 

لكأنَّها مكتوبة بأيدي فناني ذلك العصر.

وقــد اجتاز مؤلف الكتاب د. هــاني حجاج هذه التجرِبةَ 

في التأليــف بطريقة بدت هادئةً، وعميقةً، وبتقســيم يَنع 

الشعور بالإنهاك، وبإحســاس قويٍّ بالمسؤولية؛ حتى يجَلس 

إليه قارئه بودٍّ، وثِقة، وتفهُّم، للدرجة التي شــعرت معها أنَّه 

لِس وإشفاقه على وقت القارئ، وبعُدِه  بأسلوبه الجَميل السَّ

عن الحشــوِ والتطويل وإضافة قوائم سردية لا يكون القصد 

منهــا في كتب كثيرة غير ملء الصفحــات، وبالتْقاطه الخبيرِ، 

للمواقف الحاســمة والدقائق النفسية، وكأنَّه العالم ببواطن 

الأمــور في حياة من يتكلمّ عنه - قد مدَّ يده رغم المســافات 

البعيدة ووضعها على كتف القارئ، لم يكن يحُاصِ قارئه، ولم 

ينَصِــب له شراكًا يختبر قدرته عــى التركيز، أو يناقِش حجمَ 

معلوماتــه، بل كان يتجوَّل معه بروح مرشــدٍ طيب يتَّســم 

باللطف والاســتيعاب للدخول في بيت رشــدي أباظة طفلاً 

ق في  وشــاباً وزوجًا. لم يكن الدكتور هــاني حجاج فقط يتعمَّ

المعاني الثريَّة لحياة رشــدي أباظة، الذي يتَّضح من الأسلوب 

ا كان  طولُ عهده بدراسة حياته وأعماله وعمقُ محبَّتِه له؛ إنَّ

، كان يُيِّزه إحساسٌ عالٍ بالمشهَد  يسَتشعِر المشهد حدَّ التبصُّ

وبقوة حضور الشخصيات.

يرصد الكاتب بريشته تلك اللحظةَ الفارقة التي تغُيِّ فيها 

قدرةُ الله ومُعجِزاتهُ رتابةَ المعهود البشري، ســواء في مشهد 

رواية )الدونجوان( الأول حيث تفارق جدة رشدي الحياة )ما 

الموت؟ وما بعده؟ وما الذي يشــعر به الإنســان وهو يغادر 

حياة كاملة خلف ظهره؟. لماذا لا نشــبع من الحياة قبل أن 

يداهمنــا هذا اليوم المخيف، تلــك اللحظة الباردة؟. إلى أين 



85 85أفكار  دراسات ومقالاتأفكار

يذهــب الذين نضعهــم في الصناديق ونغلــق عليهم أبواب 

القبور؟. وهل يمكن أن تدب الحياة في جســد جدته؟. وهل 

يمكن أن )يشــخط( فيها جده وينهرها عن الوخم والتكاسل 

فتقوم طائعة؟( أو في مشــهد الختام بينما يرقد الفنان نفسه 

في المستشــفى، مرورًا بالمواقف كافة التــي قد يبدو بعضها 

فكاهيًّــا أو غير ذي بال إذا مرَّ في الحياة، لكنَّ المؤلف يربطه 

هنا بحياة رشدي أباظة ومصيره. 

في البدايــة ضجر من أدوار )العُصْبجــي( فأراد أن يتقدم 

خطوة، ينتقل من الكومبارس الفتوة أو صديق البطل الجدع 

إلى دور يمثــل فيه )بجد(. أخذ المشــوار من التمثيل بوجهه 

ككومبارس صامــت إلى الظهور في أدوار قصيرة جدًا في أفلام 

لم تنجــح واختفى أغلبها من الوجــود، لكن بالمثابرة والعمل 

الداخلي على تغيير طابعه نفسه من محب لحياة اللهو وسهر 

الرفــاق، فبدأ )ينتشر( فتحمس لرفــع أجره فجأةً من بضعة 

جنيهــات إلى ألفي جنيــه في الفيلم كمجاورة جريئة أشــبه 

بضربة خطافية في ماتــش ملاكمة، أو اقتحامه غير المدروس 

لزوجة خواجة في بار، والنتيجة أن أحجم عنه المنتجون وعانى 

البطالة في أوائل الخمســينيات. شــعر بالفشــل ولم يعترف 

بالخطأ التكتيكي، وهجر مصر إلى إيطاليا يجرب حظَّه هناك، 

لكنَّه فشــل أيضًا ولم يعاند فعــاد إلى مصر دون أحلام كبيرة 

في التمثيــل أو أي شيء آخر... فمال قلبه بدون مقدمات إلى 

راقصة جميلة اســمها )تحية كاريوكا(. وتــم زواجه منها في 

نهاية عام 1950. وهكذا بدأت علاقات الزواج في حياته.

إنَّ الصياغــة الهادئة التــي يتميَّز بها الكاتــب، التي يتمُّ 

ا  فيها مثلاً طرح الســؤال بعدة أســاليب، لا تمثِّل حشــوًا؛ إنَّ

هو إيقاعٌ لاســتمالة القارئ، شيءٌ يشُبه ترديد الطيور الآمنة 

وهدير الموج الذي يســبّب الحسَّ بالأمان بســبب انتظامه، 

وســيلة صوتية يتســلَّل بها الكاتب لوجدان جمهوره، وأروع 

ما في الأمر عندما يأتي هذا تقديمًا لأسئلة جوهرية مثل، لماذا 

صــار الدونجوان دونجواناً؟. ومــا يعجبه حقًا في المرأة، وهل 

زاد هــذا أو أنقص في تكوينه الفني ومســرته الســينمائية؟ 

سوف نكتشف أنَّ حياة رشدي أكثر إثارةً من أفلامه بكثير. 

ة والدراية العميقة  أنت مع كتــاب يعمل كاتبه على الهمَّ

بالأســاليب السردية المؤثرة والتفاصيــل الغنية، يعَمل بصبر 

وتــؤدة على حكِّ الصــدأ الذي عــا عملية تدويــن التراث 

الســينمائي على مرِّ الســنين، كتاب يحَتفي بالإرادة الإنسانية 

من خلال نماذجَ إنســانية مضيئة أو مكفهرة من البشر وأهل 

الفــن في مصر والعــالم العربي وخارجه، وبه حفــاوةٌ عميقةٌ 

بإرادة المخلصــن والمحبــن وأفعالهم الإيجابية الحاســمة، 

وكذلك منحنيــات الضلال في ما يجيء في الأحداث، هذا من 

خلال لغــةٍ خضراء زاهية كاشــفة، ومع هذا فهــو قادرٌ بها 

عــى أن يجتاز بقارئه مجازات الشــوك والحَصى والدم، وهو 

كتابٌ يمكن أن نسُــميه باعتباره ســجلاً لانتصارات الإنسان 

على الحياة، يمكن أن نسُــميه "ســجّل التحــدي"، وهو أيضًا 

رحلة استكشاف، يبدو فيها الكاتب كالأثريِّ المولعَ بفنِّه، فلا 

يأخذك إلى متحف حياة رشدي أباظة؛ حيث القطع المحفوظة 

المرقمة، ووســائل الإبهار الصاخبة والمفتعلة، بل يذهب بك 

عبر سراديب العتمة، ومغاوِر الرهبة، وصمتِ الخَلاء العميق، 

إلى مُناخ القطعــة ومَوطنِها الأصيل، إنَّه يفعل ذلك بالمعنى، 

لا يضعه بمعزل عن تاريخه الكُلي والأشــياء الأخرى المرتبطة؛ 

ا يأخذك معه للذهاب إليه، وأنا شــخصيًّا أعلن ســعادتي  إنَّ

بالتجول معه في هذه الجولات الطيبة من خلال هذا الكتاب، 

الذي يَتلكِ سرَّ اســتدعاء القارئ لأكثر من قراءة واحدة، من 

خلال حالة التنبيــه التي يتُيحها، بصــوتٍ يبعثُ على يقظةٍ 

نديةٍّ؛ بغير إزعاج.  



أفكار86 أفكار86

د. عبد الكريم الفرحي*

* أستاذ وباحث مغربي

)إيتالو كالفينو(: سحرُ الكلاسيكيات والجمالُ الفاتن

تقديم:

منذ متى وعشّــاق الأدب منبهرون بـ"الكلاســيكيات"؟ هل اســتطاع القراءُ في أيٍّ مِن الأعْصَار والأمْصَار 

دَ المساحةَ الزاخرة لهذه الجنة  دَ أو مَنْ باستطاعته أن يحدِّ أن يَسْــتغنُوا عن "كلاســيكيات الأدب"؟ مَنْ حدَّ

الفكرية النضرة؟ كيف نجد الســكينةَ والفراغَ لقراءة الكلاســيكياتِ في زمنٍ تتزاحم فيه سيولٌ من المعارفِ 

المتلاطمة؟ ما الذي جعلها تستحوذ على كل هذا الإغراء الفاتن؟.



87 أفكار 87 دراسات ومقالات أفكار

وصلاً لسلطةِ الإغراءِ الفاتنِ بموصولها، أذكرُ أنَّه في 

الســنة الأخيرة من حياة )خورخي لويس بورخيس( 

)Jorge Luis Borges(، وقبــل أن يرقــد في سريــر 

السكينة الأبدية، كان قد جَمَعَ أمرهَُ وعَقَدَ عزمَْهُ على 

أن يتعلمّ اللغة العربية، لا لشيء إلا من أجل أن يقرأ 

سرديةً من أعجبِ المصنفاتِ الكلاســيكيةِ من وجهة 

نظره: "ألف ليلة وليلة". بيد أنَّ الأجلَ لم يُْهِلهْ؛ مات 

)بورخيس( صاحبُ كتابِ "الألف" في العام 1986 وفي 

نفسه شيءٌ من الحسرة على عدم تَكَُّنِهِ من الإمساك 

مباشرةً بــدُرَّةِ التَّاج في إمبراطوريته القرائية. ما الذي 

كان يأمله بورخيس من قراءة ألف ليلة وليلة باللغة 

العربية بعد أن كان قد قرأه مِرارًا شتَّى بلغاتٍ شتَّى؟ 

نٌ -بمعنى من المعاني- في ما  ــحُ أن الجواب مُتضََمَّ أرُجَِّ

ذكره )إميل سيوران( )Emil Cioran(، إذ قال: "كان 

مِّ  سقراط يتمََرَّنُ على عزف الناي أثناء استخلاص السُّ

من الشــوكران، فسُئِل: "فيمَ ســينفعك العزفُ وأنت 

هالكٌ لا محالة"؟ فأجــاب قائلاً: "يكفيني عزفُْ هذا 

اللحن قبل مماتي")1(. بالنسبة إلى بورخيس، لا شكَّ في 

أنَّ قــراءةَ نصٍّ أصيلٍ في مَظِنَّتِهِ الأولى يمثل اســتجابةً 

مُضْمَرةًَ لســلطةِ اللحنِ الأصيــل في النَّزْعِ الأخير من 

ســرورة حياة)2(. هل ينطبق هذا الحكمُ على مجمل 

 Italo( )رُ )إيتالــو كالفينو الكتب الكلاســيكية؟ يقَُرِّ

Calvino( جازمًــا بعْدَ أربعََ عَــرْةََ محاولةً لتحديد 

: "الســبب الوحيد  معنــى "الكتب الكلاســيكية" أنَّ

لقراءة الكتب الكلاســيكية هو أنَّ قراءتها أفضل من 

عدم قراءتها")3(.

1. كلاسيكياتُ الأدب من القراءة إلى إعادة القراءة:

كتب إيتالو كالفينو مقالاً بعنوان "أيهّا الإيطاليون، 

أحثُّكُــم على قراءة الكلاســيكيات" نشرتــه صحيفة 

لسبريســيو بتاريخ 28 يونيو 1981، ثم أعُيد إدراجه 

ضمن كتاب "لماذا نقرأ الأدب الكلاســيكي؟" للكاتب 

نفسه. وقد صدرت الترجمة العربية لهذا الكتاب عن 

دار المــدى، ســنة 2021. أي بعد حــوالي ثلاثين عامًا 

مــن كتابة النــص الأصلي)4(، بيد أنَّ الســؤال ما يزال 

متجــدّدًا، ولا يخــصُّ الإيطاليين وحدَهــم، بل يعني 

جموعَ القــراء في كل الأحقاب والعصــور؛ لماذا نقرأ 

الكتب الكلاسيكية؟.

 يســتهل كالفينو محاولاتهِ مــن أجل القبض على 

تعريــف تقريبــيّ للكتــب الكلاســيكية قائــاً: "إنّ 

الكتب الكلاســيكية هي تلك التي يشــر إليها أغلب 

النــاس بصيغة "أنا أعيد قراءة..."، وليس "أنا أقرأ...". 

بيد أنَّ هــذا لا يحدثُ عادةً إلا مع القراّء "واســعي 

الاطــاع"، أولئك الذين يؤمنون بــأنَّ قراءةً واحدةً لا 

يمكنها مطلقًا أن تستنفد دلالات المكتوب وجمالياته، 

فيضطرون إلى "إعادة القراءة"، لعلهّم يستبصرون ما 

ظل مَحْجوباً مُسْــتسًََّا خلف الأسطح الظاهرة للغة. 

ا الذين لم يســبق لهم قراءةُ كتابٍ كلاسيكّي "ذائعِ  أمَّ

الصيت" فقد يجدون أنفسَــهم في حرج)5( بإزاء سؤالٍ 

مــن قبيل: هل "أعــدْتَ قراءةَ" هــذا الكتاب؟ دفعًا 

للحرج، ولطمأنتهم، يؤكّــد )كالفينو(: "مهمّ تنوّعت 

قراءاتُ المرء، ســيظلّ هنالك عــددٌ هائل من أمُهَّاتِ 

الكتــب التي لم يقرأهــا". لا شــكَّ أنَّ دائماً ثمة قائمة 

طويلــة من العناوين في انتظار القراّء الجدّد، وأخمن 

ُ إعــادةُ قراءتهِ( في  أنَّ ثمــة قائمــةً أطول )مــا يتعيَّ



أفكار88 أفكار88

انتظار القراّء المتمرسين الذين يستهويهم "ثراء" فعل 

إعادة القراءة.

اســتنادًا إلى جزئية "الــراء" الكامن في فعل إعادة 

القراءة، تتشــكل نواةُ صيغةٍ ثانيةٍ لمحاولة التعريف؛ 

"الكتب الكلاسيكية بمنزلة ثروة لمن قرأوها وعشقوها، 

وقيمتها أقل لمن حالفهم الحظ وقرأوها مرة واحدة". 

في رأي إيتالــو كالفينــو، قد لا تعود قــراءاتُ مرحلة 

الشباب بالنفع العميم المرجو منها، بالنظر إلى سرعة 

الضجر، وكثرة الســهو، وضعف الخبرة في التعامل مع 

المقــروء، وما ينتظم ضمن هذا النســق من النقائص 

المركُْــوزةَِ في طبائــع الشــباب. لكنَّ تلــك القراءاتِ 

ســتكون بلا شك "تأسيســيةً" من ناحيةِ منحِ تجاربِ 

الشابِّ المستقبليةِ شكلاً عبر توفيرها لنماذج معرفية، 

ومصطلحات للمقارنة، ومراتب تصنيف، وتدريجات 

للقيمة، وأمثلة على الجمال. وســواء تذكرنا تفاصيلَ 

المقروء، أو اليســرَ فقط منها، أو نسيناها تمامًا، فإنَّ 

"إعــادة قراءة تلــك الكتب في مرحلــة النضج تعني 

أنَّ العناصر المكونة لها تســتصبح جزءًا من كينونتنا" 

حتى لو جَهِلنَْا مصدرهَا. لذا فإنَّ لهذه القراءات "قوةً 

كامنة"؛ إنَّها ترغمنا على نســيانها في الظاهر، بيد أنَّها 

في الآن ذاتــه "تزرعُ بذورهَا في باطننا"، دون أن نعي 

ذلك في أغلب الأحيان.

وصلاً بمسألة تشكيل المقروء للاوعي، يتمهّد السبيلُ 

إلى محاولة تعريفيّة جديدة؛ "للكتب الكلاسيكية وقعٌ 

يميزها، ســواء أدمغت في ذاكرتنا دمغًــا لا يندثر، أم 

تنكرت بين تلافيف الذاكرة على هيئة لاوعي جمعيّ 

أو فــرديّ". ولعلَّ هذا يقتضي -عــى جهة الضرورة- 

تخصيصَ أوقــاتٍ في أزمنةِ النضج لإعادة قراءة بعض 

الكتب. وإذا استشعرنا أنَّ إعادة القراءة تمثلّ "تجربةً 

جديدةً كليًّا"، فسندرك آنئذٍ أنَّ الكتاب ينتسب -بناءً 

عــى تحيُّزاتنِا وتفضيلاتنــا الفكريــة والجمالية- إلى 

مصفوفةِ كتبِنا الكلاسيكية. وبالموازاة مع ذلك سندرك 

بناءً على مقتضيات "التجربة الجديدة كليًّا" أنَّ الفارق 

بين الفعلين: "قرأتُ" و"أعدْتُ قراءةَ..." تكاد تشــاكل 

صعوبةَ التمييز بين "اكتشفتُ" و"أعدْتُ اكتشافَ...". 

ومن ثمَّ فإنَّ "الكتاب الكلاســيكي هو الذي تكتشف 

جديــدًا فيه كلما أعدتَ قراءتــه"، أو هو "ذاك الذي 

إذا قرأته للمرة الأولى، ينتابك شــعور بأنَّك قد قرأته 

من قبل".

2. الكلاسيكياتُ أعمقُ غورًا وأبعدُ شَأوًْا:

من مستخلصات التعريفين السابقيْ، يمكن القول 

في تعريف آخر: إنَّ "الكتاب الكلاســيكي هو كتابٌ لا 

ينضب محتواه". أو إنَّ "الكتب الكلاســيكية هي تلك 

الكتب التــي نلاحظ فيها تأثرها بكتب ســبقتها من 

ناحيــة، ونلمس تأثيرها في ثقافة أو مجموعة ثقافات 

من ناحية أخرى". ضمن هذا السياق، مَنْ مِنَّا لم يراوده 

-ولو على سبيل الـــمَسَّاتِ التي تثيرها مسألةُ إدراكِ 

التشــابهاتِ- طيْــفُ وصْلٍ بين "مغامرات الســندباد 

البحري" في "ألف ليلة وليلة"، و"رحلات يوليسيز" في 

"الأوديسة" الهوميرية، أو بين حكاية "حي ابن يقظان" 

لابن طفيل وسردية "روبنســون كروزو" لدنيال ديفو 

)Daniel Defoe(. أو بين "رسائل الغفران" لأبي العلاء 

 Dante( المعري و"الكوميديا الإلهية" لدانتي ألجييري

Alighieri(. مــع بعض التحرُّز من جدوى الأســئلة 



89 أفكار 89 دراسات ومقالات أفكار

الموصولة بفكــرة "الأب الأدبي" للنصِّ التخييلي، وعما 

إذا كانت النصوصُ تحتمل هذه التأويلاتِ المســتندة 

إلى جزئية المشابهة والتمايز.

بالإضافــة إلى كل ما تقدّم، ثمة ميزة أخرى للكتاب 

الكلاســيكي، تتمثل في كونه 

يباغتُ "تصوراتنِا المســبقة 

عنه". لذا يلُحُّ كالفينو على 

الأصيلة  النصــوص  قــراءة 

مباشرةً، ويحــثُّ على عدم 

الاكتفاء بقــراءة التحليلات 

النقدية عنهــا، أو الاقتصار 

على حواشــيها أو شروحها 

أو المقدمــات الممهدة لها. 

فليس ذلك كلُّه إلا ســتائرَ 

تحجب "معنى النص الذي 

لن تدركه عبر وسيط يدعي 

أنَّ علمــه يفوق مــا يريد 

الكتابُ قولـَـه". إنَّ الكتاب 

هو  المعنى  بهذا  الكلاسيكي 

"الكتاب الذي يثير قتامَ نقْدِ 

ـه يتحدّى القراء  الآخرين لــه، ثم يزيحه"، كما لو أنّـَ

والنقاد جميعًا.

 قد يخامرنُا إحساسٌ -أحياناً- أنَّنا أحطنا بمضمون 

كتــاب مــا، انطلاقاً مما يحَُــفُّ حولهَ مــن مَقُولٍ أو 

مَكْتــوب. غــر أنَّ الكتــب الكلاســيكية في الحقيقة 

تفاجئنا بكونها "أكثرَ أصالةً" وأعمقَ غورًا وأبعَْدَ شأوًا 

بَ في مُسْبقاتِ تقديراتنِا وتوقعاتنِا. وفي هذه  مما ترَسََّ

الحالة فإنَّنا ما نفَْتأَُ نؤُسس علاقةً شخصية مع المقروء 

بعد أن تنْقَــدِحَ شرارةُ حبِّــه في دواخلنا. ضمن هذا 

Alberto Man� )السـ�ياق، ذكر )ألبرتو مانغويـ�ل() 

؛ "فتارةً كان  guel( أنَّ كتابه الشــخصّي ما برَِحَ يتَغََيَّ

كتــابَ "المقــالات" لمونتيني، وتارةً 

كتــابَ "آليس في بــاد العجائب"، 

وتارةً كتابَ "التخيلات" لبورخيس، 

أو كتــابَ "دون كيخوته"، أو كتابَ 

"ألف ليلة وليلــة"، أو كتابَ "جبل 

ا الآن)...(  السحر" لتوماس مان. أمَّ

فإنَّ الكتاب الجامع المانع بالنسبة 

إلّي هو الكوميديا لدانتي". يستطرد 

)مانغويل( قائــاً: "وصلتُ متأخراً 

إلى الكوميديــا ]الإلهيــة[، حــدث 

ذلك وأنا على أعتاب الستين، ومنذ 

القراءة الأولى، أصبح ]هذا[ الكتابُ 

بالنسبة إليَّ كتاباً شخصيًّا")6(.

 ارتباطاً بهــذا الوَصْلِ الحميميّ 

المتولدِ عن علاقة شخصية مباشرة، 

يغــدو مــن غــر المفيــد "قــراءةُ 

الكلاســيكيات بدافع الواجب أو الاحترام "المرتْسَِــمِ 

مُسْــبقًا، بل يجــب أن نقرأها بدافــع الانجذاب لها 

قِ بها. ولربما مِنْ ضِدِّ هذا المنزعِ تتأتى ضروبٌ  والتعشُّ

من العَنَتِ والاستِعْصاء إلى "الكلاسيكيات" التي تقُْرَأ 

بدافــع الواجب والإلــزام في المقررات المدرســية)7(. 

حُ أنَّ أفضلَ ما يمكن أن تتيحه المدارس هو لفَْتُ  أرُجَِّ

الانتباه إلى وجود "أمُّهاتِ الكتب" التي لا شكَّ في أنَّ 



أفكار90 أفكار90

مــن ضمنها ما يوافق نوازع القراء أو نوازغهم. وصلاً 

بهذا النسق، يقرّر كالفينو "لن تعثر على الكتاب الذي 

سيصبح "كتابكََ" إلا بقراءة طوعية". 

بالقراءة الطوعية تكتشــفُ كينونتَكَ المشمولةَ في 

كَوْنِ كتابِك الشــامل. إنَّ الكتاب الشامل بمثابة البحر 

المحيــط وأنــتَ بإزائهِ بمثابة الأثر أو الطلســم الذي 

يختزل المحيط. بحســبِ كالفينو "الكتب الكلاسيكية 

ا تنُعت بالكلاســيكية لأنَّها تشــبه  صِنْــوُ الكــون، إنَّ

الطلاسم الأثرية". ففيها أجناسٌ وأشكالٌ وأطيافٌ من 

المؤتلف والمختلف، وهــي -من هذه الزاوية- تعيننا 

عــى تعريف ذواتنــا في ضوء تآلفنا معهــا واختلافنا 

عنها.

3. تعََالُقُ الكلاسيكياتِ ولا زمنيتها:

بالرغــم من كل المحاولات التعريفية الســابقة ما 

تــزال في طريقنا عقبــةٌ كأداء صعبــةُ المرتقى تخَُصُّ 

مصطلحَ "كلاسيكي"، بالنظر إلى الظلال الدلالية الحَافَّةِ 

من حَوْلهِ، لا سيّما ما تعََلَّقَ منها بالتعارض الزمني بين 

"التليد" و"الطريف"، "العتيق" و"المحدث". من أجل 

تجََــاوُز هذا التعارضِ ينَْحُو كالفينــو مَنْحًى اختراقيًّا، 

ويقترح معيارَ "الامتداد الثقافّي"؛ فالكتابُ الكلاسيكّي 

متعالقٌ بباقي الكلاسيكيات ومُخْتَقٌِ لزمنياتها. وَصْلً 

بهــذا المعنــى، إنَّ "كتابك الكلاســيكي يتصــدر بقيةَ 

الكلاسيكيات، لكنَّك لن تدرك مكانته بمعزل عن قراءة 

الكلاسيكيات الأخرى". قد يبدو هذا الاحتجاجُ مقبولاً 

في تمهيد الســبيل نحو عبور الجزء الأول من العقبة، 

وليــس كلَّ العقبة. ذلك أنَّ ســؤالاً ثانيًا ما يزال ماثلاً 

أمامنــا: لماذا ننجــذب إلى قراءة الكتب الكلاســيكية 

عوضًا عن قراءة الكتب التي تعيننا على فهم زماننا؟. 

كيف نجد الســكينةَ والوداعةَ وهــدوءَ البال والجهدَ 

المسْــتفَْرَغَ لقراءة الكلاســيكيات، لا سيمّا مع وجود 

"سيْلٍ يغمرنا من الأخبار المطبوعة اليوم"؟ قد يفترض 

البعضُ أنَّ العالم المعاصر تافهٌ وضَحْلٌ ومُضْجِر، ولكنَّه 

ما يزال -بالرغم منــا- مَرجِْعَنا الوحيد لقياس تقدمنا 

أو تخلفنــا مــع الأزمنة الســابقة. من هــذه الزاوية 

"تستوجب قراءةُ الكلاســيكيات تحديدَ "إحداثياتها" 

في زمن قراءتها، وإلا ســيضيع كلٌّ من الكتاب وقارئه 

في متاهة سرمديــة". وهكذا يغــدو في مُكْنَةِ القارئ 

"اســتخلاصُ أقصى منفعة من الكتاب الكلاســيكي إذا 

قــرأه بتبادل ماهــر وبجرعات دقيقة مــع الكتابات 

المعاصرة".

 في حمأة الأحداث المتشابكة والضوضاء المعاصرة، 

ليــس ثمة ما هو أمتــع وأروع مــن "تدََفُّقِ الخطاب 

الكلاسيكي" بصفاء وسكينة في فراديس عزلتنا المتاخمة 

لجحيم متاعبنا. ارتباطاً بهذا المعنى، يمكن القول: إنَّ 

"الكتب الكلاســيكية هي التي تحوّل متاعب الحاضر 

إلى خلفيــة صوتيــة"، وتــؤدي مفاعيلهــا في حياتنا 

"كموسيقى خلفية مهما اشتدتْ نوازلُ الدهر".

خاتمة:

بعد اســتقصاءِ أربــعَ عشرةَ محاولــةً للقبض على 

معنى "الكتب الكلاسيكية"، هل أفلح )إيتالو كالفينو( 

في حــر القائمة؟. في واقع الأمر، لا تحُْصَُ القوائمُ إلا 

Umber� )لكي تظلَّ مفتوحةً. لقد قرَّرَ )أمبرتو إيكو() 

to Eco( في كتابــه "لا نهايــة القوائم من هوميروس 



91 أفكار 91 دراسات ومقالات أفكار

رٌ لها ألا تنتهي  حتى جويــس" )8( أنَّ كلَّ القوائمِ مُقَدَّ

ــا )غوليــوم أبولينير(  إلا بعبـــارة "إلى آخــره...".  أمَّ

)Guillaume Apollinaire( فقد كثَّفَ هذا المعنى 

في صيغة تضّرعٍ شعريٍّ ضمن قصيدة "الحسناء ذات 

الشعر الأحمر"، إذ قال:

"فَارْأفَِ بمنَْ يُقاتل دائماً على تخُُومِ

اللانهائّي والمسْتَقْبَل

وارْأفَِ بأخَْطَائِنَا وخَطَايَاناَ")9(.

لا شكَّ في أنَّنا إذا ما استفرغنا الجهدَ كلَّه من أجل 

حصٍْ نهائّي لقوائم الكتب الكلاسيكية -سواء في ثقََافتَِنَا 

أو في تثَاَقفُِنــا مع الآخر- ســنكون قد ارتمينا دون أن 

ندري في أشــنع أخطائنا وخطايانا؛ لأنَّ الكلاسيكيات 

ليست مكتوبةً -قطعًْا- بلغة الرياضيات. 

)1( - أوردهــا إيتالو كالفينو في: لمــاذا نقرأ الأدب الهوامش: 

الكلاســيكي؟ ترجمة دلال نصر الله، دار المدى، بيروت، 

ط1، 2021، ص16.

)2( - وصــا بهــذه الفكرة، لعله من المناســب أن 

أذكر أيضــا أن الكاتــب الكولومبي نيكــولاس غوميز 

دافيلا )1994-1913م( -وهو الذي كان يتقن اليونانية 

واللاتينية والفرنســية والألمانية والإسبانية والإنجليزية 

والبرتغالية- قد كان حريصا قبل وفاته بمدة وجيزة على 

تعلَّم اللغــة الدنماركية، لا لــيء إلا لكي "يتمكن من 

قراءة أعمال ســورن كيركغورد بلغتــه الأصلية". ينظر: 

نيكولاس غوميز دافيلا، شــذرات فلســفية وسياســية، 

ترجمة حيدر عبد الواحد راشــد، منشورات نابو للنشر 

والتوزيع، بغداد، ط1، 2019، ص7.

)3( - إيتالــو كالفينو، لماذا نقرأ الأدب الكلاســيكي؟ 

ص15.

)4( - إيتالــو كالفينو، لماذا نقرأ الأدب الكلاســيكي؟ 

من ص09 إلى ص16.

)5( - يقــول هــري ميللــر -في ســياق حديثه عن 

الكتب الكلاســيكية التي تسكن في أذهاننا بالرغم من 

أننا لم نقرأها قط- "يشــعر المرء عادة بالخجل من أنه 

لم يقرأها قط". هــري ميللر، الكتب في حياتي، ترجمة 

أسامة منزلجي، دار المدى، بيروت، ط1، 2012، ص36.

)6( - ألبرتــو مانغويــل، الفضــول، ترجمة إبراهيم 

قعدوني، دار الساقي، بيروت، ط1، 2017، ص15.

)7( - في علاقة بفكرة القراءة بدافع الواجب والإلزام 

في المقررات المدرسية، يذكر نيكولاس غوميز دافيلا، إنهّ 

"حين يوُضَعُ مُؤَلِّفٌ ما في منهاج دراسي، سيخلد اسمه، 

لكــن عمله يمــوت". نيكولاس غوميز دافيلا، شــذرات 

فلسفية وسياسية، ص148.

)8( - أمبرتــو إيكو، لا نهائية القوائم من هوميروس 

حتى جويــس، ترجمة نــاصر مصطفى أبــو الهيجاء، 

منشورات كلمة، أبو ظبي، ط1، 2013، ص09.

)9( - أمبرتــو إيكو، لا نهائية القوائم من هوميروس 

حتى جويس، ص466. 



أفكار92 أفكار92

د.عباس عبد الحليم*

* أكاديمي وباحث أردني

مستقبلنا الافتراضي ورهاناتُ الوجود والتقدّم؛ تأملاتٌ في كتاب )العهد الآتي(

لعلَّ الكتابةَ عن الثورة الصناعيّة الرابعة المتمثلة بعصر الذكاء الاصطناعي وتجلياته في مختلف العلوم والمعارف 

والمجــالات أمرٌ مربكٌ، ويقوم على مغامرة غير محســوبة النتائج، فمن يكتب عن هــذا العصر كمن يدخل غابة 

متشابكة الأعضان والأشجار، ويُخشى عليه من أن يضلَّ الطريق، لكن قراءتي لكتاب محمد سناجلة "العهد الآتي" 

)في ظــلِّ الثــورة الصناعية الرابعــة( ترك لديَّ انطباعاً واضحــاً بأنَّ المؤلف دخل إلى موضوعــه واثقاً من معارفه، 

وممسكاً بجوانب قضيته، وقادراً على التنقل من طرف إلى آخر. لقد أوضح سناجلة في مدخل الكتاب أنَّنا ما نزال 

في فجــر هــذه الثورة/ الذكاء الاصطناعي )الـــ   AI(.. لكن لا أدري كيف يحكم بعضهم -كما نقل ســناجلة- بأنَّ 

هــذه الثورة هي الأكثر تطوّراً وتأثيراً في تاريخ البشرية، حيث سترســم معالم مســتقبل الوجود الإنســاني في هذا 

الكون، وتعيد تشــكيله وخلقه من جديد، وربما كان هذا الحكم ســابقاً لأوانه، إذ من يدري ما الذي سيكون فيما 

بعد، أي بعد هذه الثورة؟!. على أية حال لا يمكن التقليل من شــأن هذه الثورة وما تتضمنه من تحوّلات جذرية 

في العوالم الســيبرانية، والحوســبة الكمومية، التي تتجاوز قياس البيانات الحاسوبي التقليدي إلى قياسها الكمومي 

المعتمد على ميكانيكا الكم، لبناء وتنفيذ التعليمات والعمليات على هذه البيانات. ولا شــك أنَّ هذا المدخل بدا 

ضرورياً لنتعرف إلى مفاهيم جديدة يطرحها المؤلف ) كالإنســان المنغمس ( وعلاقته بالعالم الافتراضي، والـ )إنسا 

- آلي( وغير ذلك من مفاهيم.



93 أفكار 93 دراسات ومقالات أفكار

وتتضّــح أهميةُ المدخل حين نضمه إلى التقديم الذي 

كتبه د. سعيد يقطين، وهو من الكتاّب الروّاد في المجال 

الثقافي للحوسبة والرقمنة في فكرنا العربي، فهو صاحب 

كتــاب مرجعي في هــذا الإطار بعنوان )مــن النص إلى 

النص المترابط(: مدخــل إلى جماليات الإبداع التفاعلي. 

وكتــاب ) النص المترابط ومســتقبل الثقافــة العربية( 

وهو بمثابة أحد مؤســي نظرية النقــد الرقمي، يهمنا 

في تقديمه المشــار إليه وصفه للمؤلف محمد ســناجلة 

بـــ) الرائد والمغامر( فقد كان لي شــخصياً -كاتب هذه 

الســطور-تجربة ســابقة حين أضفــت إلى منهاج اللغة 

العربية في الجامعة التي عملت فيها ســابقاً، فصلاً عن 

)الأدب والتكنولوجيــا( تعرضــت فيه لصدمة الشــعر 

الحديــث في مواجهــة التكنولوجيا )الطائــرة، والقطار، 

والمذياع، والحاســوب... وغيرها(. وكذلك أشرت فيه إلى 

علاقة الأدب العربي بالخيــال العلمي، وختمت الفصل 

ب)الروايــة الرقمية( التي كان ســناجلة رائدها عربياً، 

وبعد عام نشرتُ دراسته منفصلة عن ) الرواية الرقمية 

عند محمد ســناجلة( في المجلة الأردنيــة للغة العربية 

وآدابها الصــادرة عن جامعة مؤتــة، وقدمتها في مؤتمر 

بماليزيا عــام 2017. وكنتُ في ذلك كله أحاول أن ألفت 

نظر طلبة الجامعات والمعنيين بالحقل الأكاديمي إلى هذا 

الواقع الافتراضي الجديد... وبالعودة إلى تقديم ســعيد 

يقطين فإنَّنــا نجد لديه محاولة لتأويــل عنوان الكتاب 

)العهد الآتي( على أنَّه رؤيةٌ اســتشرافيةٌ لمستقبل ظهرت 

إرهاصاتــه قبل نصف قرن تقريباً، أي في ثمانينات القرن 

الماضي. ثــم راح يتطور بوتيرة يصعب مواكبتها، ليخلص 

يقطين إلى أمرين مهمين في هذا الســياق، يلمسان لبّ 

الكتاب وجوهره وهما:

- استيعاب السناجلة لمعلومات كثيرة ومتفرقة حول 

المستقبل الذي تتغير معالمه بوتيرة غير مسبوقة.

- فتــح إمكانات للحوار العربي حول هذا المســتقبل 

الذي بــات يصُنع ويخُططّ له خارج مجال مســاهمتنا 

العربية، فهو يغزونا ويدخــل بيوتنا ونحن لا نمتلك أي 

رؤية أو تصور خاص بنا فيما يتعلق به.

 ويتابع ســعيد يقطين بأنَّ هــذا الواقع التكنولوجي 

الجديد يمثلّ أحلامنا التي طالما جسّدتها نصوصنا السردية 

والإبداعية، فكان كتاب ســناجلة دعوة واضحة للحوار، 

وفتحاً لآفاق التفكير والنقاش في هذه المســتجدات، وما 

ســتؤول إليها مســتقبلاً، وربما كان تركيز السناجلة على 

موضوعي )الحياة والموت( يتضمــن تصوّراً مكثفاً لكل 

المسائل التي تقبع بينهما، مع الأخذ بعين الاعتبار تركيزه 

الواضح على تحفيزنــا نحن العرب على ضرورة الانتقال 

من الاســتهلاك إلى الإنتاج، أي )أن نكــون أو لا نكون.. 

تلك هي المسألة!(.

  يبدأ ســناجله فصله الأول بعنوان )مستقبل الموت( 

ويتساءل كما تســاءل آخرون قبله عن إمكانية الخلود، 

ولاسيّما أنَّ هناك كائنات لا تموت، أو قادرة على العيش 

آلاف السنين كما أوضح العلم، وهنا يطرح سؤالاً جوهرياً 

هو :كيف يمكن الاســتفادة من هذه الكائنات لنتفادى 

الموت ونتجنب الشــيخوخة؟. وبيّ في أثناء إجابتة عن 

هذا الســؤال طبيعة البحوث التــي أجُريت أو ما تزال 

بغرض مكافحة الشــيخوخة، وهنا يتحــدث عن إعادة 

برمجة الخلايا، التي تجدّدها لأعوام عديدة. ويدخل في 

نقاش حول مشروع جريء هو )غوغل كاليكو( الهادف 

إلى مكافحة الشــيخوخة حيث توصــل باحثوه إلى عدة 

مقترحات يمكن لها أن تمنح الإنسان القدرة على العيش 

للأبد، ومنها:

١- الطباعــة ثلاثية الأبعــاد للخلايــا وتجديد أجزاء 

الجسم. 

2 -العيــش داخل روبوت، بحيث يتــم ربط عقولنا 

بعالم الآلة.

لكــن الســؤال الذي يأتي مــن خلال نزعــة )ما بعد 



أفكار94 أفكار94

الإنســانية( التي يلعــب علماؤها دوراً بــارزاً في تطوير 
تقنيات إطالة الحياة، من خلال تحميل بياناتك الذهنية 
عــى ملفات حاســوبية، وتطوير جلــد اصطناعي وغير 
ذلــك، مما يســوق عليه أمثلة عديــدة في كتابه )العهد 

الآتي( وهو مما يدخل في ) عالم المستقبليات(.
وفي الفصــل الثاني )مســتقبل الطب والمــرض( يؤكّد 
المؤلف أنّ عالم التكنولوجيا ســيتدخل بشــكل مباشر في 
أمراضنــا؛ لأنَّ الــذكاء الاصطناعي سيســاعد بدقة على 
اكتشاف المشاكل الصحية، حيث تشير الدراسات إلى أنَّ 
متوسط عمر الإنسان ســيصل عام 2050 إلى 115 عاماً. 
لكن الخبر الســيئّ هو  الانتقال من )المشاكل الصحية( 
إلى )المشاكل النفسية والعقلية ( ولا سيّما )الاكتئاب(... 
وفي خضم ذلك كله بشــر المؤلف إلى )الرقاقة المدمجة( 
داخل جســم الإنســان، والطب النّانوي الــذي يعتمد 
ــا التحرير الجيني والطباعة  على الروبوتات النانوية، أمَّ
الحيوية فســيتم عبرها تغيير بنية الحمض النووي لإزالة 
أو إضافة تسلســات جديدة، مما يحــدث تغيّاً عظيماً 
وتطــوراتٍ مدهشــةً في الهندســة الوراثيــة، مما يبشّ 
بإتاحة الفرص لاســتعادة الســمع والبصر وعلاج أمراض 
باركنسون والزهايمر والشــلل وغيرها من الأمراض التي 

كانت مستعصيةً على العلاج سابقاً.
وهنا يوضّح الكتاب كيف ســيتغير مفهوم )الحضارة( 
فبعضهــم يراها بالبنيــان، وبعضهم بحقوق الإنســان، 
وبعضهــم بقتل الإنســانية، وبعضهــم  يرونها بمقاييس 
أرقــى وأهم وهي )القضاء على الأمــراض والآلام ( التي 
فتكت بالبشر وما تزال. مؤكداً أنَّ ما ســبق من تقنيات 
رقمية وروبوتية، إضافةً إلى ما نشــهده من تطوّرٍ للطب 
الرقمي، والعلاج عن بعد، هي ما تم استثمارهما بشكل 
ضخم في جائحة كورونا، كل ذلك ســيغير وجه المنظومة 
الصحيــة في العالم. ويضيف أنَّ الطبَّ الرقميَّ النســويَّ 
مــن أكثر المجــالات تقدمــاً في توظيف تقنيــات الذكاء 
الاصطناعي، في دعم وتحســن صحة النساء، مما أوصلنا 

ا في مجال  إلى عهد جديد من الرعاية الصحية للنساء. أمَّ
طب الأســنان، فقد أدى بحث العلماء عــن تكنولوجيا 
جديدة لابتكار أســنان صناعية ذكية قــادرة على البقاء 
ربما للأبد. وبالمثل أدت البيولوجيا الرقمية إلى فتح آفاق 
رحبة في صناعة دوائية مســتقبلية، اســتناداً إلى تقنيات 

متطورة وفرها عمالقة التكنولوجيا الدوائية . 
ويأتي الفصــل الثالث )مســتقبل الوظائف والعمل( 
متكاملاً مع ما ســبق من فصول؛ لأنَّ الحديث عن تزايد 
الاعتماد على التكنولوجيا سيؤدي حسب بعض النظريات 
إلى خلخلة في أعداد العمالة البشرية، وحلول الروبوتات 
وتكنولوجيا الذكاء الاصطناعي محلَّ الإنسان، ومن هذا 
المنطلق وضع  د. سناجلة هذا الفصل ليتساءل عن المهن 
المهــدّدة بالاندثــار، وعن دور الجامعــات والحكومات 
في التخطيط لســوق العمل، بحثاً عــن الحلول الممكنة. 
معتمــداً على كثير مــن التقارير والدراســات ليصل إلى 
نتيجة مفادها أنَّنــا الآن في عالم جديد يختلف عنه قبل 
20 عاماً، نحن أمام مجتمع رقمي افتراضي هائل الاتساع.. 
فيؤكّد أنَّ حكم الروبوتات على الأبواب؛ ويتســاءل: هل 
نحن مســتعدون؟!. ثــم يطرح الســؤال الجوهري عن 
سرقة التكنولوجيا لوظائفنا، وينظر إليه بطريقة فلسفية 
وحضارية وليس فقط اقتصادية، ليجد أنَّ الإجابة ليست 
ســهلةً بل إنَّها تضعنا أمام )عقد اجتماعي جديد( يلزم 
الحكومات بتوفير )منظومة شاملة للحماية الاجتماعية( 
.وهــو يفكّر في حلول ممکنة، فيتحــدث عن ) أهم 10 
مهارات يطلبها سوق العمل( في السنوات العشر القادمة، 
كدعوة الناس لتطوير مهاراتهم وقدراتهم بشــكل دائم 
ومســتمر، وهنا يستشــهد بكتاب )برنارد مار(  عن 20 

مهارة في هذا السياق .
 وينقلنــا الفصــل الرابــع للحديــث عن )مســتقبل 
الزراعــة والغذاء( ليربط هذا الأمــر بالموضوع الرقمي؛ 
لأنَّ التكنولوجيــا الزراعية في تطوّرٍ مســتمر، من لحوم 
مزروعة بوروبوتات عاملة في المزارع، وملايين الدولارات 



95 أفكار 95 دراسات ومقالات أفكار

للاستثمار في الزراعة الرقمية التي تقدّم وعوداً لا حدَّ لها 
لمضاعفــة الإنتاج الغذائي على مســاحة أقل من الأرض، 
وحمايــة البيئــة، والزراعــة الدفيئة، والإضــاءة الذكية، 
والزراعة المائية...وغير ذلك مما سيشكّل ملامح مستقبل 

الكوكب في هذا المجال.
 وإذا تأملنــا الفصــل الخامس )مســتقبل الإنترنت( 
فلا شــك أنَّنا ســندرك الصدمة الحقيقية عما ســيكون 
عليه اللقاء بــن الواقع الافتراضي والواقع المعزّز، بحيث 
سيعمل مفهوم ) الميتافيرس( على شكل الإنترنت بطريقة 
لا يمكن تخيلها، فالميتافيرس هو الخطوة التالية للهواتف 
الذكيــة والإنترنت الحالي، فهو عالم ثلاثي الأبعاد لا تصلح 
لــه الهواتــف الذكية المتوافــرة لدينا، كــا أنَّ منصّات 
التواصــل الاجتماعــي الحالية ســتختفي لتحــلَّ محلها 
منصّات أخرى، مثل دیســنترا، وســاند بوكس وغيرهما.. 
لذلك كله فــإنَّ الشركات الآن في صراع للدخول إلى هذا 
العالم الجديد، الذي ســتصل استثماراته إلى 13 تريليون 

دولار بحلول عام 2030، ويشير سناجلة إلى أنَّ موضوع 
الميتافــرس لــن يقتصر عــن تغيير جــذري في الهواتف 
الذكية والمنصّات فحسب، بل سيخترق جدران العملات 
المشفرة، وبيع وشراء العقارات الافتراضية، وغير ذلك من 

مناشط الحياة البشرية . 
ويربــط الفصل الخامس  بموضوع لا ينفك عنه وهو 
)الــذكاء الاصطناعــي( موضوع الفصل الســادس الذي 
وصفــه المؤلف بأنَّه ) المســتقبل ( بل هــو جوهر هذا 
الكتاب. حيث يتلخص بأربعة أســئلة )سابرة وعميقة( 
أولها: هل يمكن للذكاء الاصطناعي التفكير مثل البشر؟. 
وقد تلخصت الأبحاث بأنَّ الذكاء الاصطناعي ينتج حلولاً 
من خلال التفكــر المجرد القائم على التدريب المكثف، 
وفي مناطــق معینــه يتــم تدريبــه عليها، لكــن الذكاء 
الحقيقي لديــه )القدرة على التصميــم( التي لا يملكها 
ا الســؤال  الــذكاء الاصطناعي، بل يعاني منها بشــدّة .أمَّ

الثاني فهو: هل للبرامج والروبوتات روحٌ كالبشر؟.



أفكار96 أفكار96

وهــي النقاشــاتُ التي تتأمــل مســألة )الوعي( في 
روبوتات الذكاء الاصطناعي، وكذلك مسألة )الإحساس( 
حيــث يرى بعضهــم أنَّ هذا الأمر ليس هــو الموضوع 
الجوهري في الذكاء الاصطناعي، بل  الجوهري هو التركيز 
على المخاطر التي قد تنتج عن الذكاء الاصطناعي نفسه، 
لــذا كان ثالث الأســئلة يدور حول الــذكاء الاصطناعي 
وآفــاق الاندمــاج. فهل ســيتكامل الــذكاء الاصطناعي 
مع الطبيعي؟.. ربما ســيتم  ذلك من خلال الحواســيب 
)العصبيــة( المربوطة ب)الدماغ البــري(. وهنا يفكّر 
المختصّون ببعض العقبات التي ما تزال بحاجة إلى حل .

كل ماسبق تساؤلات تقنية، في حين أن السؤال الرابع 

عند الســناجلة هو ســؤال أخلاقي؛ لأنَّ الاســراتيجيات 

الأخلاقية التي تضعها الشركات لا ينقصها التنظير، ولكن 

التطبيق!. وهو ما يناقش سناجلة تفرعاته لدى شركات 

عظمى مثل جوجــل وغيرها، متنــاولاً المعايير الثقافية 

والاجتماعية والقانونية ذات العلاقة بالمنظومة الأخلاقية 

الخاصة باستخدامات الذكاء الاصطناعي.
ويختم كتابه بالفصل الســابع عن مســتقبل الأدب 
والروايــة في ظلِّ الثورة الصناعية الرابعة، مثيراً مجموعة 
من الأســئلة المهمّــة والجوهريــة في كل هــذه الثورة 
الرقمية، فهل نحن بحاجة إلى الرواية أصلاً؟. وهل نحتاج 
إلى الشعر، إلى المسرح، إلى القصة،  إلى السيناريو، وحتى 
الســينما؟. هل نحتاج إلى الأدب بصيغته المعهودة؟، أم 
أنَّنــا نحتاج إلى ) أدب( آخر مغاير ومختلف؟!..  لمعرفة 
الإجابات عن هذه الأســئلة جميعها يســتعرض المؤلف 
حركية الخطاب الأدبي وتحولاته نحو الرقمية، فيتحدث 
لنا عن الرواية الكلاسيكية الرقمية بأنواعها، ثم الواقعية 
الرقميــة التي دمجت الإبــداع الأدبي بالمالتــي -ميديا، 
حيث أصبحت الكلمة مجرد عنصر ضمن عناصر أخرى 
في العمــل الإبداعي، لذلك يــرى أنَّ )الواقعية الرقمية( 
هــي أدبُ المســتقبل، موضحاً في كتاب ســابق له بهذا 

العنوان بأنَّ العصَر الرقميَّ أنتج مجتمعاً جديداً وإنساناً 

جديداً .

وختامــا؛ً فــإنَّ هذا الكتــاب )العهــد الآتي ( لمحمد 

ســناجلة كتابٌ رائدٌ في مناقشــة قضايــا العصر التقني 

الجديــد، ومســتقبل الإنســان والمؤسســات والمجتمع 

في إطــار هذا العصر، وقبلها كان محمد ســناجله رائداً 

أردنياً وعربياً ومبتكــراً ل)الرواية الرقمية(، وهو كذلك 

رائد ومبتكر في مجال النقاش الفكري الذي يتناول واقع 

الإنسان المعاصر في ظلِّ التكنولوجيا الرقمية وتكنولوجيا 

الإنترنت، من خــال هذا العمل الذي جمــع فيه قدراً 

كبيراً من القضايا الإشــكالية في هذا السياق، وهي قضايا 

لم يضع محمد سناجلة النقاط النهائية في نقاشها، بل قد 

نجح في وضع هذه القضايا على طاولة الحوار والنقاش، 

بوصفها تأملات مستقبلية. وقد أثار الكتاب دهشتنا في 

قدرته على الجمع بــن موضوعات قد تبدو لأول وهلة 

أنَّها متفرقات، لكنَّها في حقيقة الأمر ليســت كذلك، كما 

اتضح الجهد الكبير للمؤلف في ملاحقة المصادر والمراجع 

التي يصعب على المثقف العادي الوصول إليها، وأشــر 

هنا إلى أنَّ وزارة التربية والتعليم قد رأت هذه الأيام أنَّ 

من الضرورة بمكان تقرير منهاج ) الثقافة الرقمية( على 

طلبة المدارس، وهو أمرٌ يحُمد للوزارة، حيث عمل المركز 

الوطني لتطوير المناهج على إعداد هذا المقرّر، وفي هذا 

الســياق  أقترح أن يكون هذا الكتاب )العهد الآتي(  أو 

بعــض فصوله منهاجاً مقرّراً  أو مرجعاً أساســياً في هذه 

المدارس، والأمر نفسه اقترحه على جامعاتنا ليكون هذا 

الكتاب ضمن أساسيات ثقافة الطلبة ومراجعهم المهمة 

في تشــكيل معارفهم ومهاراتهم الحالية والمستقبلية في 

مجال العصر الرقميّ الذي اقتحم علينا - وما يزال - كل 

تفاصيل الحياة. 



97 أفكار  دراسات ومقالات

جمالياتُ النص وفتنةُ المعنى: قراءةٌ في رباعية للشاعر العراقي يحيى السماوي

أنور بن حسين*

* شاعر وباحث تونسي

لمحة عن الشاعر يحيى السماوي:

قبل الخوض في النصِّ الشــعري، لا بدَّ من تقديم لمحة عن الشــاعر العراقي يحيى الســاوي لأنَّ النصَّ كُتب 

مؤخرًا، ولكن تجربة الشاعر ممتدة ومرت بمراحل عديدة. تجربة ثرية زاخرة تقوم على التعدد والتنوع، كما أنَّها 

مسيرة شعرية متفردة حافلة بالإنجازات. هو شاعر ولد عام 1949 في مدينة السماوة بالعراق، وتخرج في جامعة 

المســتنصرية/ العراق عــام 1974. وهو غزير الإنتاج، في رصيده أكثر من عشرين ديواناً شــعريًّا وحضيت تجربته 

الإبداعيــة بعــدد من البحوث والدراســات الجامعية.. وها هو بعد تجربة عامرة نــراه مواصلاً في غمار التجريب 

والبحث عن تخوم جديدة، فالكتابة تبدو شغله الشاغل، يتنفس عطرها ويبثُّ فيها من روحه الحالمة، فهو كائنٌ 

يتنفس شــعرًا، يعيش الصور والخيالات كأنَّها حقيقة لا مفرَّ منها. هي من التجارب الشــعرية المعاصرة التي لا بدَّ 

من المرور عليها لأنَّها تمثل امتدادًا لشعر الحداثة وصولاً إلى عوالم القصيدة المعاصرة.



أفكار98

قراءةٌ في الرباعية:

"شكوتُ من المكانِ إلى زمَانِ

ومنْ زمنِي شكوتُ إلى مَكانِ

وفي الحاليِن كنتُ أسأتُ ظَنّا

فمَ جاوزتُ في الشّكوَى لسانِ

أرَانِ لو طلبتُ سوَى نصيبِي

منَ الأياّمِ لمْ أضِفِ الثّوانِ

ومنْ سألَ الخليقةَ غير حالٍ

كمنْ سألَ المزيدَ منَ الهوانِ". 

إنَّ هذه الرباعية ليســت الأولى التي كتبها الشــاعر 

يحيى الســاوي، وهــي تــرز اطلاعه عــى التجارب 

الشــعرية من التراث العربي، ونعني بذلــك الرباعيات 

التــي أخذها العــرب عن الفرس ولا ســيّما من كتابات 

عمر الخيــام التي نجد صداها اليوم في قصيدة الومضة 

وقصيدة الهايكو.  

ورباعياتــه تختــزل تعلقّه بالتراث الشــعري العربي، 

وشوقه نحو عالم شعري معاصر ومغاير. وعلى ضوء هذا 

ســنتبين مفاتن الرباعية وأبعادها الفنية. والرباعية هي 

شكلٌ من أشكال الكتابة العروضية العمودية التي دأب 

على كتابتها الســابقون إلا أنَّها لم تكن واســعة الانتشار 

في الوسط الشــعري آنذاك. وهي نصٌّ يتكون من بيتين 

إلى أربعة أبيــات يعتمد فيها الشــاعر التكثيف وعادةً 

مــا تنزع إلى الحكمة أو تعبّ عن أحاســيس يكون فيها 

التعبــر مختزلً وفي الآن نفســه غنيًّــا بالمعاني. ووردت 

هذه الرباعية التي نحن بصدد تحليلها على بحر الوافر، 

وكما نعــرف أنَّ بحر الوافر من البحور الشــعرية التي 

تتميــز بتعدد حركاتها وهــو ما يفتح أجنحة للشــاعر 

ليحلق عاليًا بمعانيه وأحاسيسه. 

وفي هــذه القراءة التحليلية ســنتوقف على الأدوات 

التي وظفها الشــاعر والإيحاءات التي من ورائها نفهم 

مغــزى الشــاعر ودلالاته ومــدى قدرته عــى تحقيق 

انتظارات القارئ.                     

منذ المطلع نتبين أنَّ الشاعر يدعونا للتأمل في الزمان 

والمكان:

شكوتُ من المكان إلى زماني

ومن زمني شكوت إلى مكاني 		

يستهل الشاعر المقطع الشــعري بفعل "شكا" الذي 

يحمل دلالات عديدة، فشكا همّه أي أبداه وبثهّ متوجعًا، 

وهكذا نكتشــف أنَّ الشــاعر متأزم منذ الوهلة الأولى 

يشــحن القارئ بموجات من الحزن تجعله يقف متأملاً 

في واقعــه المتناقض بين رغبة الذات وتوقها للتحرّر وبين 

الموجــود الذي يحاصر الذات ويجبرها على الاستســام 

لواقعها المرير. فالشكوى في ظاهرها رفضٌ للواقع الذي 

يحياه الشــاعر من خلال تجربته الشخصية وفي عمقها 

تمثــل هاجس الإنســان ورفضه لقيود المــكان والزمان. 

الشــكوى كذلك تحيلنا إلى مرجع ديني من خلال الآية 

اَ أشَْكُو بثَِّي وَحُزْنِ إِلَ اللَّهِ وَأعَْلمَُ  الكريمة، قاَلَ تعالى: "إنَِّ

مِنَ اللَّهِ مَا لَ تعَْلمَُونَ". /)86(يوســف، وبذلك نتبين أنَّ 

معاناة الإنسان مستمرة عبر الزمن، أزلية منذ نزول آدم 

من الفردوس، وتبقى شــعورًا إنسانيًّا متجدّدًا ومتواصلاً 

في صيرورة الحياة، نعبّ عنها بأشــكال مختلفة حســب 

الســياقات التاريخية والثقافية. وفي هــذا البيت يربط 

الشــاعر المكان بالزمان؛ ذلك أنَّ لكل مكان أزمنة مرت 

عليه ومكان الشــاعر هو المطلق والمطلق زمنٌ لا حدود 

له، هو خيال الشــاعر وعالمه. إنَّ في عدم تحديد المكان 

رمزيــة تجعل من المــكان الكون الذي نحيــا فيه بكل 



99 أفكار  دراسات ومقالات

تناقضاته وتفاصيله، بانتصاراتنا وانكســاراتنا، ننعم فيه 

ا المكان  بالحياة والرخاء ونواجه فيه المــوت والفناء. أمَّ

الذي نعرفه فهو الأرض التي يحيا عليها الإنســان، هذا 

الإنســان الذي جُبل على المحن لا يفلت منها حتى وإن 

عاش زمنًا في رغــدٍ من العيش. واللافت للانتباه في هذا 

المقطع الشعري هو اقتصاره على ثنائية المكان والزمان 

ويقوم على اللعب بالكلمات حتى أنَّ التكرار فيه يحقّق 

وظيفته الأســمى. ومن خلال تقنية الاشتقاق نستشف 

مفارقة بين زمن الشــاعر الذي يعبّ عن ذاته وهواجسه 

وأحزانه وتجربتــه الخاصة في الحياة، وبين الزمان الذي 

يعبّ عن الإطلاق. فزمن الشــاعر مؤقتٌ زمن الاستغراق 

البــري، والزمان مفتوح على العــالم. والأمكنة مكانان 

مــكان الشــاعر الذي يحيــا فيه ويمارس فيه طقوســه 

ومكان يتسع لكل المخلوقات. إذن هناك مراوحة بين ما 

هو ذاتي وبين ما هــو موضوعي، بين ما هو فردي وبين 

ما هو مشــرك. كما أنَّ هذا البيت الشعري يحيلنا على 

أبيات تختزل في مضمونها المعنى الشــامل الذي يتجدّد 

مع كل عصر، لكن أســاليب التعبــر تختلف من خلال 

طبيعة التركيب والســياق التاريخي، ومن الأبيات التي 

يمكن أن نذكرها على سبيل المثال لا الحصر، البيت الذي 

اشتهر به أبو البقاء الرنّدي في رثاء الأندلس:

"هي الأمور كما شاهدتها دول

               من سرهّ زمنٌ ساءته أزمانُ".

ونقاطُ التشابه في استعمال لفظتي "الزمن" و"الزمان" 

وما يوحــي به البيت من شــكوى الزمــن الذي أودى 

بالأندلس إلى الســقوط والتراجع بعد الشموخ والرفعة. 

وبذلك نستنتج أنَّ الزمن عند العرب ينقسم إلى زمنين، 

زمن القوة والأوج وزمن الضعف والهوان.

يستدرك الشاعر في البيت الثاني ويتوصل إلى حقيقة 

وجوديــة، وهي أنَّ الشــكوى لا تنفع لذلــك لم تتجاوز 

شــكواه لسانه، بل بقيت حبيسةً لديه في غياب المتلقي 

الحقيقي الذي يفقه شكواه ويقدر على ترميم جراحاته. 

ومن هنا نكتشــف أنَّ الشاعر يعطينا حكمةً من حكم 

الحياة، لأنَّ البيت هو امتدادٌ لتراث إنســاني وعربي من 

خــال إيحاءاته ومعانيه الذي يمكــن أن نجد ظلاله في 

البيت الشعري لأبي تمام:

"شكوتُ وما الشكوى لمثلي عادة

              ولكن تفيض النفسُ عند امتلائها".

وبذلك يتفطنّ الشــاعرُ إلى أنَّ الحزنَ مســألةٌ ذاتيةٌ 

عرضيةٌ عليه أن يواجهها بنفسه ويتحمل أعباءها بمفرده، 

وربما هــو يؤمن بالقول المعروف: "الشــكوى لغير الله 

مذلة". فما نكتبه هــو امتدادٌ للثقافة التي ننتمي إليها 

وإلى التراكمات الإنســانية عبر التاريخ. هذه التراكمات 

والاطلاع على ثقافات الشــعوب هي التي تخلق الفارق 

في التجربة الإبداعية. فالشــاعر ليــس كائنًا معزولاً عن 

محيطــه بل هو يتفاعــل معه مما يفــرز تجربةً ذاتية 

مشــحونة بتراكمات الآخرين. إنَّ استعمال عبارة "كنت 

أســأتُ ظنّا" تكتنز في عمقها شــعورًا بعــدم الرضا مما 

استوجب مراجعة ذاتية، وبالتالي نستنتج أنَّ كل إنسان 

خطـّـاء بطبعه. فالكمالُ المنشــودُ لا يمكــن بلوغه لأنَّ 

الإنســان جُبل على النقصان. وهنا تكمن وظيفة الشعر 

المثلى في الارتفاع بالإنســان إلى عــالم المثل والخروج به 

من ضيق الأمكنة إلى عالم أرحب، ومن الشعور بالنقص 

والعجز إلى الشعور بالرغبة في الحياة والاستمرار.

وفي البيت الثالث يدرك الشاعر أنَّ مصيره ليس بيده 

وأنَّ الأقدار تلعــب دورها وتحول الوجهة التي يطلبها. 



أفكار100

فالإنســان ليس مخيّاً في كل أموره. وهــذا لا يعني أنَّ 

الشاعر يروّج لثقافة الاستسلام والهزيمة، ولكنَّه يريد أن 

يثبت أنَّ المحاولة لا تعدو أن تكون تجربةً قابلةً للنجاح 

والفشــل، وقيمة الإنســان تكمن في طموحه وتمســكه 

بأحلامه رغم ما يلقاه في طريقه من عقبات وانكسارات، 

وأنَّ القناعــة كنزٌ لا يفنى لأنَّها تشــحننا بطاقة إيجابية 

للتجاوز. في النهاية تحتكم شــخصية الشــاعر إلى واقع 

الإنسان المتأرجح بين الضعف والقوة وبين المادة والروح. 

هذا الإنســان الذي لا يهدأ له بال فبعضه غرائز وفطرة 

وبعضه الآخر أحاسيس وفكر، وهو بين هذا وذاك كيان 

تتحــدّد هُويته من خلال تفاعله مــع الكون الذي يحيا 

فيه ومع الطموح الذي يسكنه.

"أراني لو طلبتُ سوى نصيبي

		     من الأيام لم أضف الثواني"

يبدأ الشــاعر البيــت بفعل "رأى" الذي ينســبه إلى 

ضمير المفرد المتكلم. إذ أنّ الشــاعر يرى نفســه قبل أن 

يــرى غيره لأنَّه من ذاته يرى العــالم، كما أنَّه في الحركة 

الخارجيــة مــن العالم إلى ذاته تتشــكّل رؤيتــه للحياة 

وقناعاته وتتوســع معرفته بالأشــياء. هذه الرؤية التي 

نستشــف منها بذور الحكمة فيصبح كلام الشاعر كلامًا 

مطلقًا صالحًا لكل زمان ومكان. ويلي فعل "رأى" حرف 

الــرط "لو" وهو حرف مصــدري بمنزلــة "أن" فيقِيمُ 

الشــاعر فرضية تقــرب من الفرضيــة الرياضية، ويضع 

مصيره في معادلة تجمع بين الموجود والمنشــود. الشاعر 

يعرف مســبقًا أنَّه لو طلب سوى نصيبه لما نال ما يصبو 

إليه؛ فيجعل من الحياة معادلة تحتكم إلى قوانين غيبية 

تفوق قدرة الإنســان وتتجــاوزه، وبذلك يقرُّ بمحدودية 

الكائن البشري وضعفه، وضمنيًّا نفهم أنَّ قوة الإنســان 

تكمــن في العقل الذي يجعله قــادرًا على مجاراة العالم 

بقوانينه الثابتة والمتحولة.  

ا البيت الأخير فمثلّ موقف الشــاعر واستنتاجاته  أمَّ

بعد إعمال العقل والتفكــر في مظاهر الحياة وتقلباتها 

وعدم اســتقرار الإنســان على حال معــن، وعجزه عن 

الهيمنــة المطلقــة والتحكــم في مصيره، وأنَّ الشــكوى 

للناس لا تغني من جــوع لأنَّهم غير قادرين على تغيير 

أحــوال البــر وأقدارهم. بل يذهب يقين الشــاعر إلى 

ا هو مجلبــة لمزيد من الهوان.  أنَّ من يســأل الورى إنَّ

ويســتعمل التشــبيه في هذا البيت ليقرب الصورة من 

المتلقي وليجعله يفقه حكمةً بحجم الكون مع توظيف 

التكــرار الذي يقوم على تكرار فعل "ســأل". والســؤال 

هنا يفيد الطلب والتوســل، وفعل "سأل" له إيحاءاتٌ 

عديدةٌ لا يمكن حصرها في مجرد الطلب، فهو البحثُ 

عــن جواب لشيء لا نعرفه أو نرغب في معرفته. هذا 

الســؤال هو عمليــة بحث عن وســيلة للخلاص من 

الحيرة التي تنتاب الإنســان ومن الرغبة التي تتملكه 

لســر أغوار المجهول. إنَّه سعيٌّ حثيثٌ لكشف أسرار 

الوجود. وقد ورد فعل "ســأل" في عديد السياقات في 

النص القــرآني، من مثل: "وأقبــل بعضهم على بعض 

يتساءلون" )الصافات الآية 27(.

فالســؤالُ هو مغامرةٌ نشقُّ بها طريقنا نحو الحقيقة 

لنحقــق ما نصبو إليه، ونجد أجوبة لما نخفيه في أعماقنا 

الدفينة؛ ولذلك وجب أن يكون الســؤال دقيقًا ومحملاً 

بأهداف ســامية، وأن يكون في الزمن والمكان المناسبين. 

وبين الشكوى والسؤال عالمٌ بأسره فيه ما فيه من الأشياء 

التي لا تتكشــف بمجرد التفكير فيها، بل تتطلب تحديد 

المفارقات التي تتجسّد فيها نقاطُ الائتلاف والاختلاف.  



101 أفكار  دراسات ومقالات

د.أحمد شقيرات*

* كاتب وباحث أردني

الإبداعُ وإشكالياتُ التأويل: الشعرُ نموذجاً

مقدمة

إنَّ شيوع القول بأنَّ "الأديب هو ابن بيئته" يتأثر بها كما يؤثر فيها ليس فقط بين الباحثين الأدبيين 

وطلبة الأدب؛ بل حتى بين العامة، يدلُّ إلى أي مدى يتصف هذا القول بميزة الشمول بحيث يبلغ إلى 

مرتبة الحقيقة البدهية التي لا جدال في صحتها. فلا عجب والحالة هذه أن نرى بعض الباحثين يولون 

هذه الظاهرة الإنسانية في صحيحها معنى يتعدى نطاق مظاهر الكلام العابر ليصل إلى ميدان الكلام 

العلمي المســؤول، ويجهل مــن الأدب في ركائزه الثلاث – الأديب، والنتــاج الأدبي، والقارئ موضوعاً 

لفرع من علم الاجتماع، فتميّز نوعيّاً عن غيره، وهو علم اجتماع الأدب، أو سيكولوجيا الأدب.

الشاعر الراحل أمل دنقل



أفكار102

علمُ اجتماع الأدب:

مــا يزال هذا العلــمُ في عهد الطفولــة، يلتمس طريقاً 

واضحاً في الشعاب المتعددة التي تفتقر إليها الركائز الثلاث 

التي أشرنا إليها، ويشــر )ســكاربيث( إلى هذه الشــعاب 

عندمــا يقول: "إنَّ وجود أفراد مبدعين يطرح مشــاكل في 

والفلسفي،  والأخلاقي  النفساني  التأويل 

كما يطرح الآثار نفســها، من مشــاكل 

جمالية وأسلوبية ولغوية وتقنية".

ا وجــود الجماعة الجمهور فيطرح  أمَّ

مشــاكل ذات طابع تاريخي وســياسي 

واجتماعي واقتصــادي أيضًا هناك، على 

الأقــل، )3( آلاف طريقة لارتياد الحدث 

الأدبي ودراسته)1(. 

التأويلُ لغويّاً:

اتخّــذ التعبــرُ اللغــويُّ مكانتــه في 

الثقافة العربية لأنَّه مرتبطٌ ارتباطاً وثيقاً 

بمــا نصطلح عليه في عصرنــا بالخطاب، 

وذلــك أنَّ اللغــة هي التي تهيــئ للفــروض الاحتمالية، 

مما يجعلهــا مادة التأويل الأساســية، ولهذا فإنَّ المقصود 

بالخطــاب هنا، هــو النصُّ الذي يحُدث إشــكالاً في ذهن 

المتلقي، أو الذي يتأبى عــى تقديم دلالة واحدة محدّدة، 

لأن تكــون الدلالة إيجابية وليســت تقريرية صارمة؛ مما 

يجعله محتاجاً إلى التأويل.

وقد التفت الشــاطبي إلى مثل هذه الضرورة، فرأى أنَّ 

النصَّ القرآني الذي جــاء متواتراً لا لبس فيه ليس محتاجاً 

إلى التأويل، في حين أنَّ النصوص التي تتلقاها الأسماع تلقيّاً 

مختلفاً كتلك النصوص الاســتعارية، الكنائية مثلاً، تحتاج 
إلى التأويل، ليتبين السامع المقاصد والغايات.)2(

ا التأويلُ اصطلاحاً: أمَّ

her�  فقد عُرفّ لدى الغربيـين تحت مصطلحين هما :

meneutics و interpretation وقــد عرّبها بعض النقاد 

تحــت مصطلحــن: الأول التأويل. في حــن ألقى بعضهم 

الاسم على صيغته الغربية فسمّوه الهيرمنيوطيقيا، تعريباً 

للمصطلح السابق)3( .

لغةُ الشعر وإشكاليّةُ التأويل:

تواجــه المتلقــي في ســعيه للوصول 

إلى مقاصــد المبدعــن، أو تحــري تلك 

المقاصــد وتحريــر ملامحها، إشــكالاتٌ 

تأويليــة متعدّدة، خصوصــاً حين يواجه 

المتلقي نصوصاً إبداعية تراوغ في تقديم 

مقاصدها إليه مباشرةً، ولا سيّما النصوص 

التــي حقّقت قــدراً عالياً من الســات 

الأدبية – الشــعرية – الإيحــاء والعمق 

والإبهام والرمز، إذ إنَّ درجة انزياح بعض 

النصوص عن الحدود المعيارية التي تسم 

النــص النثري – العلمــي – الذي يهدف 

إلى تقديم مقاصد  محددة لا مجال فيها 

للاختــاف والتأويل – تكون درجــة الانزياح هذه بعيدة 

وتتحكّم في التأويل عواملُ مختلفة، عمر السياق الشعري 

الحديــث الزمني، والمتلقي ذاته حيث احتل دوراً مهمًّ في 

الدراسات النقدية لدى البنيويين والتفكيكيين الشكلانيين 

الجدّد. لأنَّه يشارك إلى حدٍّ بعيد في توجيه النص، حتى لقد 

سُمّي لدى بعض المناهج التي تعنى بالتأويل منتجاً للنص، 

والعامل الثالث هو ما يرتبط بلغة النص الشعري)4(.

ومــن المحــاور التــي جــاءت بســبب طبيعــة اللغة 

محورالرمز الشعري: محمود درويش:

يقول: 

"تنَامُ ريتا في حَديقَة جِسْمِها

ياجِ على أظَافِرها يضيءُ توتُ السَّ

الملِْحَ في جَسَدي. أحُبّك



103 أفكار  دراسات ومقالات

نامَ عُصْفورانِ تحت يَدَيّ....

نامَتْ مَوْجةُ القَمْحِ النبيل على تنََفُّسها البطيءِ".

ولنتوقــف عنــد بعض الرموز في النــص لتبيين صعوبة 

توجيــه الرمز إلى فهــم أحادي الدلالة، ومــن تلك الرموز 

)ريتا(، وعصفوران، والقمح، ويبقى هذا النصُّ مفتوحاً على 

احتمالات متعددة، وذلــك لدخول عناصر فيه من حقول 

مختلفة لم تكن الذاكرة قد ألفت اجتماعها معاً، إضافةً إلى 

أنَّ الدوال لا تقدّم مدلولات على نحو راسخ أو مطمئن، ما 

يجعل النصَّ الشــعريَّ حقلاً مفتوحاً على شتى التأويلات 

التي هيأها النظام الســيميائي للغة الشــعرية، أو فلنقل 

بســبب الفجوة الكبيرة بين النظام المعيــاري الذي ألفناه 

والنظام الشعري الذي يفاجئنا به الشاعر الحديث)5(.

بدر شاكر السياب وكثافةُ الرموز:

عُدّ الســيّاب النموذج الأبرز في هذا المنحنى إذ وصف 

ه بهدف استعراض ثقافته، مما  بأنَّه يجسّــد الرموزَ في نصِّ

جعلها تقــف حاجزاً بينه وبين القارئ، وقد صّرح بعضهم 

محتجّاً على مثل هذه الإشــكاليّة، فقال: " حتى الإنســان 

يجــد حرجاً في كثير من الأحيان أو حاجة إلى البحث حتى 

يفهم قصائده، ومثالاً على ذلك قصيدة )المومس العمياء(.

يقول السيّاب:

"وتفتحت، كأزاهر الدفلى، مصابيحُ الطريق

ر كل قلب بالضغينهْ كعيون »ميدوزا«، تحجِّ

وكأنها نذرٌ تبشر أهل »بابل« بالحريق".

يقــدّم النصُّ صــورة ليل مرعــب، إذ تتفتــح مصابيح 

الطريق، ونفترض بها عندئذ أن تشع الضياء والطمأنينة في 

نفــوس الناس، لكنَّها تؤدي دوراً يختلف عما يتوقعه المرءُ 

منها خارجَ النص، لأنَّها تبدو كعيون )ميدوزا( التي تحجّر 

كلَّ قلبٍ بالضغينة، ويشــكّل رمز )ميدوزا بحدِّ ذاته عقبةً 

استقباليّةً(، وذلك بسبب غرابته على المتلقي، وقد اضطر 

الشاعر إلى تفسيره في حاشية النص، فوصف )ميدوزا( بأنَّها 

أســطورة يونانية تحوّل عيناها كلَّ شيء تقع عليه حجراً، 

وهذا يستدعي منا أن نؤول النصَّ على هذا الفهم)6(.

عنوانُ النصِّ مظهراً بصريّاً:

لعلّ وضع عنوان للنص قد أحدث إشــكالاً تأويليّاً، لأنَّ 

الشــعراء حين يضعون عنواناً وهو مــا يقصدون به دلالةً 

وصدقاً، ويحمّلون العنوانَ جزءاً أساســيّاً من رسالة النص، 

وقد لخص )شارل جرنفال( وظائف العنوان في ثلاثة أمور؛ 

هــي: التحديد والإيحاء، ومنح النــص الأكبر قيمته، زيادة 

عــى ذلك مما قالــه )رولان بارت( مــن أنَّ العنوان يفتح 

شهية المتلقي)7(.

: الحذفُ إيحاءٌ تأويليٌّ

يمثـّـل الحــذفُ جانباً مهمًّ نســميه البياض والســواد، 

ويلجأ كثيٌر من الشــعراء إلى وضع إشارة الحذف )النقط( 

في نصوصهم، وتتأتى هذه الظاهرة لأحد سببين هما: الأول 

يخــصُّ الرقابــة في الدولــة التي منحت العمل الشــعري 

وخصّته الصــدور والنشر، فيلجأ الشــاعر إلى الحذف إذا 

رفُضت بعض العبارات أو الكلمات لســبب من الأســباب 

ويســتغني عنها بالنقط، مما يجعل النص المســتغنى عنه 

عــى قدر عال من الأهميــة، لأنَّ الشــاعر أراد أن يلفت 

انتباه المتلقــي إلى أنَّ جزءاً من النص قد اســتبُعد وحقّه 

الحضــور، وعلامته ماثلة أمامنا، وعــى المتلقي أن يجتهد 

في استحضاره وتخيّله، مما يفتح المجال لتأويلات متعدّدة، 

ا الثاني فإنَّ الحذف فيه يكون مقصوداً، وضعه الشــاعر  أمَّ

قاصداً أن يحفز المتلقي للمشــاركة باجتهادات خاصة به، 

وهذا نموذج من شعر أمل دنقل يقول من قصيدة عنوانها 

)مقابلة خاصة مع ابن نوح(:

"جاء طوفانُ نوحْ!
المدينةُ تغْرقُ شيئاً.. فشيئاً")8(

وكما يقول من قصيدة )البكاء بين يدي زرقاء اليمامة(:

سةْ.. "أيتها العرافة المقدَّ



أفكار104

جئتُ إليك.. مثخناً بالطعنات والدماءْ

أزحفُ في معاطف القتلى، وفوق الجثث المكدّسة

منكسَر السيف، مغبَّ الجبين والأعضاءْ")9(.

ومن أمثلة الانقطاع والتشــتتّ والتحــوّلات الحادة في 

شعر أمل دنقل هذا المثال:

"جاءَ طوفانُ نوحْ.

فينهْ هاهمُ "الحكماءُ" يفرّونَ نحوَ السَّ

حاملُ السيف راقصةُ المعبدِ

)ابتهجَت عندما انتشلتْ شعرهَا المسُْتعارْ(
جباةُ الضرائبِ، مستوردو شَحناتِ السّلاحِ!)10(

الانزياحُ في رباعيات محمود درويش

من إشــكاليات التأويل اللغوي عنــد درويش الانزياح 

الإســنادي والدلالي في رباعياته كما يرى صبحي شحروري، 

حيث يقول: "والانزياح الــذي يخلق الصورة الأدبية قائم 

هنا في جملة )تمشّطها( فالريح لا تمشّط ولا السنابل تمشّط 

في قول محمود درويش )جدائل قمحٍ تمشّطها الريح( وفي 

الرباعية التاسعة يقول الشاعر: 

"أرى ما أريد من الحب ... إنّ أرى

خيولاً ترقص سهلاً، وخمسين جيتارةً تتنهد.

وسرب من النحل يمتصُّ توتَ البراري، فأغمض عينيّ

حتى أرى ظلّنا خلف هذا المكان المشرد".

فعبارات )تتنهد( و)ترقص( ذات انزياحات بلاغية تخلق 

الحركة والتوثب داخل الرباعية. ويتساءل شحروري: كيف 

امتدت الصورة الحسّيّة إلى السطر الثالث، وجاءت الصورة 

في السطر الرابع تتويجاً يقوم على التباين)11(.

الغموضُ والتلقي في شعر محمود درويش:

يرى الباحث د.ســامح الرواشــدة أنَّ دواوين درويش 

الأخيرة )حصــار لمدائح البحر( و)هــي أغنية هي أغنية( 

و)أحــد عــر كوكباً( و)لمــاذا تركــت الحصــان وحيداً( 

و)حافلة بشعر يلفّه الغموض(، في حين أنَّ دراسته الخاصة 

بدرويش عند نماذج من شــعره تتجاوز الإشكالية المتحقّق 

فيها حدود الغموض الذي يحيل إلى دلالة أبعد عند إمعان 

النظر مليّاً فيها إلى حدود التعمية – أحياناً – التي تحدُّ من 

التلقي، أو تفتح فضــاءاتٍ متعددةً واحتمالات كثيرة أمام 

المتلقي، ولعلَّ هذا السبب دعاه للقول: "هو الذي نحا به 

لتســميتها التعمية بدلاً من الغموض، ظنّاً منه أنَّ التعمية 

درجة أبعد من الغموض يصعب معها على المتلقي تأويل 

النصوص إلى مدلولات تطمئن إليها النفوس، مما يفضي إلى 

اختبارات تحفز مهارات المتلقي، وتستفز أداءاته التأويلية، 

وآلياته التفســرية، مما يســهم على نحو مباشر في إشراك 

المتلقي بما نسميه )إنتاح النص(")12(.

ا عند الناقد العلاق، فإنَّ الغموض خصيصته شــعرية  أمَّ

حقّه، تترشّح فرادتهما وتوترهما عن جماع العمل الشعري، 

من بنائه ورؤياه، وتنبثق من القصيدة الصادرة عن الانفعال 

في تعقيده ورهافته، وهو حين يشعُّ من ثنايا النص ومُناخه 

القــي فإنَّه يعزّز من قوة القصيدة وجاذبيتها: ويضاعف 

مــن امتنان القارئ لها. ويشــر الجرجاني في إحدى لفتاته 

الثاقبــة، كما يقــول العلّق: "إنَّ من المركــوز في الطبع أنَّ 

الشيء إذا نيــل بعد الطلب له، والاشــتياق إليه، ومعاناة 

الحنين نحوه، كان نيلــه أحلى وبالمزية أولى، فكان موقعه 

من النفس أجل وألطف، وكانت به أظن وأشغف")13(.

القناعُ وجهٌ آخر للغموض عند درويش:

يقول علي جعفر العلّق الناقد )14(: "كان لا بدَّ للقصيدة 

العربيــة الحديثة وهي تتوغل في وحــدة الذات وما فيها 

مــن ذعر وأمل، أن تبحث عن وســائل جديــدة في الأداء 

الشعري وتقنيات لم تدخل مختبر القصيدة بعد، وربما كان 

القناع أكثر هذه الوسائل والتقنيات فاعليةً. والقناعُ تقنية 

عني باستخدامها شعراء مهمون في العالم، مثل إزرا باوند، 

وت.س إليوت".

إنَّ القناع في العمل الأدبي أو الشــعري، هو الشــخصية 



105 أفكار  دراسات ومقالات

السرديــة الأولى، أو )المتحــدث الغنــائي()15( الذي نصغي 

إلى صوته في القصيدة الغنائية، ومع التطوّر في اســتخدام 

القناع، في الشــعر الحديث صار في مقدور الشــاعر ابتكار 

قناع خــاص به ابتكاراً محضاً، أو اســتعارة شــخصية من 

الماضي والتعبير من خلالها باعتبارها قناعاً.

وقد أفاد محمود درويش من موضوعة الأندلس، فائدة 

كبــرة – كما يقول العّــاق – وعاود اســتخدامها، أحداثاً 

ورمــوزاً في أكثر مــن قصيدة مثل )اللقــاء الأخير في روما( 

وقصيــدة )بــروت( و)إذا كان لي أن أعيد البداية(، وحين 

تــرد الأندلــس، في هذه القصائد لا ترد إلا إشــارة أو رمزاً. 

وربما اســتعاض الشاعر عنها بملمح من ملامحها أو بمدينة 

مــن مدنها كغرناطة أو قرطبة، يقول محمود درويش من 

قصيــدة )بيروت(  مثالاً رابطاً بينها وبين قرطبة، واصلاً بين 

هجرتين)فلسطينية وأندلســية( تجمعان الماضي والحاضر 

في مشهد فجائعي واحد – كما يرى العلاق–:

"بيروتُ! من أين الطريقُ إلى نوافذ قُرطْبُهْ

أنا لا أهُاجرُ مَرتَّين

ولا أرى في البحر غير البحر...

مُ حول أحلامي لكنِّي أحُوِّ

وأدعو الأرض جمجمةً لروحي المتعبهْ

وأُريد أن أمشي

لأمشي

ثم أسقط في الطريق
إلى نوافذ قرطبهْ")16(

خلاصة:

وهكــذا تنجــح بنيــةُ القنــاع في الصعود مــع مقاطع 

القصيــدة، لتعــرّ عن تنامي ضيــاع الفلســطيني العربي 

ووصوله إلى نهايته المريرة، كما تنجح في الربط بين عذاب 

الإنسان وكفاحه العظيم، في الحاضر والماضي وعبر الأمكنة 

المتباينة حتى تبدو لنا الحياة الإنســانية تياراً متدفقاً من 

المجد والمعاناة في ترابطٍ مخيف)17(. 

1 - د. ردينــة عبدالإله: ســيكولوجية الأدب، دار الخليج – عمان – المراجع:
الأردن، 2003، ص6 – ص7.

2 - د. ســامح الرواشــدة: إشــكالية التلقي والتأويل، أمانة عمان – 
الأردن، 2001، ص11 – ص12.
3 - المصدر السابق، ص11.
4 - المصدر السابق، ص47.

5  - المصدر السابق، ص49 – ص57.
6 - المصدر السابق، ص71 – ص72.

7 - المصدر السابق، ص96.
8 - المصدر السابق، ص109 – ص 111.

9 - فخري صالح )تحرير وتقديم( دراسات نقدية في أعمال السياب، 
د.حاوي، ود.دنقل، وجبرا، المؤسســة العربية للدراســات والنشر، بيروت 

1996، ص102، ص103.
10 - الرواشدة، مصدر سابق، ص62.

11 - صبحي شــحروري، في تأويل الشــعر المحلي، نابلس، فلسطين، 
1995، ص 48 – ص 49.

12 - الرواشدة، مصدر سابق ، ص143 – ص 144.
13 - د. علي جعفر العلّق: الشــعر والتلقي – دراســات نقدية، دار 

الشروق، رام الله، فلسطين، 1997، ص69.
14 - الرواشدة: مصدر سابق، ص147.

15 - العلّق: مصدر سابق، 105.
16 - المصدر السابق، ص 107 – ص108.
17 - المصدر السابق، ص111 – ص125. 



أفكار106

د. نعمات الطرّاونة*

* أكاديمية وباحثة أردنية

وِقفْة مع كتاب )لوحات كركيّة مُضيئة(

كتاب ألّفه الأديب نايف النّوايسة، وترجمه إلى اللغّة الإنجليزيةّ د. فايز الصّعوب، يصُنّف الكتاب 

في منهجه ضمن حقل) أدب الرحّلات(، فقد كتب المؤلّف) تاريخ محافظة الكرك( و)السّــجلّ المصُوّر 

للواجِهَات المعماريّة التراثيّة في الكرك والطّفيلة ومعان والعقبة(، وهذا جعله يزور بلدات المحافظات 

الجنوبيّــة الأربع، ويتعرفّ إلى مواقعهــا التاريخيّة والأثريةّ والتراثيّة والطبيعيّة، ويدوّن مشــاهداته 

مرفقًا ذلك بالصّور الفوتوغرافيّة.



107 أفكار  دراسات ومقالات

تجلّ في هذا الكتاب التاّريخ، وجماليات المكان، والتّاث، 

قة تشدّ القارئ لقراءة اللوّحات  والنّصّ الأدبّي بلغة أدبيّة مُشوِّ

بلا ملل، وبأســلوب مُبسّط يسَُــهِّل فهم المعلومة التاّريخيّة 

ح الطرّف بين هذه اللوّحات يجد أنّ  واســتيعابها، فمن يسُرِّ

المؤلفّ رســمها بقلم المبدع الذي أجاد الوصف بلغة انثالت 

إليــه مفرداتها انثيــالاً، وانقادت له صورهــا طائعة؛ لتمنح 

القارئ فرصة قراءة التاّريخ بنكهة الأدب.

تضمّن الكتاب تســعًا وعشرين لوحــة مضيئة، اقتصرت 

على بلدات محافظة الكرك من الموجب حتى ســيل الحسا، 

ومن الأغوار الجنوبيّة حتى البادية الشّقيّة، وهذه اللوحات 

كُتبــت لتنُشَ في)السّديةّ التاّريخيّة والجغرافيّة للكرك( التي 

ســتعُرضَ في مديريةّ ثقافة الكرك، ولكن المؤلف الذي كتب 

السّديةّ ارتأى أن تنُشَ هذه النّصوص منفردة في كتاب.

رتـّـب المؤلــف اللوّحات عــى طريقة لافتــة حيث بدأ 

بالحديــث عن بلــدة مؤتة، بوابــة الفتح الإســامي الأولى، 

التي احتضنت أجنحة النُّور التي أرُســلت من المدينة المنوّرة 

إلى بلادنــا عندما تنفّس صُبح الإســام. ثم انتقل إلى شــال 

محافظــة الكرك ليتحدث عن )خربة البالوع( التي تبعد عن 

الكرك 45كم تقريبًا، وتعود أهميّتها إلى اكتشاف المسلةّ على 

يد الرحّالة) هيد( ســنة 1930، ويعود تاريخ هذه المسلةّ إلى 

ســنة 1200ق.م، وهي عبارة عن حجر بازلتيّ يحمل رســاً 

للملك المؤابّي الذي يتســلمّ الصولجان من الإله) رع( وخلفه 

الإله)حاتور(، وتعود المســلةّ إلى فترة حكم الفرعون المصري 

تحتمس الثالث.

يرســم المؤلف لوحة مدينة الكرك، التي تتربعّ على مرتفع 

جبلّي تحيطه الأودية السّحيقة، ويشير إلى طبيعة البناء فيها 

وتراصّــه وتمازجه مع الآثار القديمة ليعرض لوحةً باهرةً تعُبّ 

عن التمّسّــك بالمكان بصورة لا مثيل لها، ويذكر هيبة هذه 

المدينة ومكانتها التاريخيّة، فمن يدخلها تتراءى أمام ناظريه 

صورة أبنائها الأحرار وهم يعُدمون برميهم من أســوارها إلى 

الأودية السّحيقة التي تحُيط بها، وترنّ في أذنه عبارة:" ارفع 

رأســك أنت في الكــرك"، أمّا القلعة أو الحصــن فيفردها في 

لوحة وحدها، وكذلك مدرســتها) أمّ المدارس(، فقد احتلتّ 

لوحة تشي بجمال فنّ العمارة الذي بنُيت عليه.

ثم تحمل المؤلــف الطرّيق المتعرجّــة إلى قرية)مومياء( 

هذه القريــة التي تعُانق قلعة الكرك من بعيد، تســتوقف 

القارئ تلك اللغة التي وصف بها الكاتب هذه القرية وكأنهّ 

العاشق الذي يتفنّن في رســم صورة للمعشوقة. ومن هناك 

يعود أدراجه ليقف على بوابة قرى مؤاب، فيستعرض قراها 

ذاكــراً كلّ المعالم الأثريةّ والتاريخيّــة فيها، وقد أفرد منطقة 

العينا) فيحاء الجنوب( بلوحة فائقة الجمال. 

أراه ينتقل بين لوحة في شمال الكرك تارةً، ليرسم لها نظيرةً 

في الجنوب تارة أخرى، فمن مؤاب إلى أدر تلك اللوّحة النادرة 

التي جمعت على كفّها النّديّ المخضّب فرادة الأثر، وعظمة 

اللُّحمــة القوميّة التي تضمنتها وثيقــة الوقف والتآّلف بين 

إخوة الوطن والمصير.

أمّــا لوحــة الكواكــب الذّهبيّة الثلاث، فتصــف بلدات) 

الثنّيّة، والغوير، وزحوم(، ثمّ) اللجّون، والقطرانة(، القطرانة 

التي تستقبل المسافر أو تودعه من الكرك وإليها. أمّا نسمات 

الصّباح فلا تحلو إلاّ في قريتي حمود والسّماكيّة، فهما لوحتان 

تنطقان بالأصالة والاعتزاز.

ومن على ذروة جبل شــيحان الأشمّ يرسم لوحات مضيئة 

لقــرى الحمايدة )فقــوع، وإمــرع، والزهّــراء، ومجدولين، 

وصرفا(، وبلدة القــر، والرّبة، والياروت، ووادي ابن حماد 



أفكار108

تلك اللوحة الطبيعيةّ المدهشة التي صاغها الباري -سبحانه 

وتعالى-، ووادي الموجب، هذا الوادي المرعب والمخيف، لكنَّه 

مدهــشٌ وجميلٌ لعشّــاق الرحلات. ثمّ لوحــة قرى العمرو 

التي وسمها بـ)عناقيد الضوء(.

 وفي طريق العودة من شمال المحافظة إلى جنوبها وقف 

يلوّن بريشته لوحة بوح الدّهشة التي تضم ثلاث بلدات هنّ 

لآلئ من عقد المكان الأردني السّــاحر، احتفت بهنّ شــيخة 

المدن)الكرك( فهنّ في الوجدان حواضر كركيّة ذات دهشــة 

وكبرياء) راكين، وبتير، وبذّان(. 

وفي قـُـرى الحِزمَان) عــيّ، وجوزا، وكثربــا( لوحات تأسر 

النّاظر بجــال طبيعتها، وروعة منظــر المغيب من منطقة 

الســليمانيّة، وإطلالتها على منطقة الأغوار الجنوبيّة والبحر 

الميت. أمّا قرية )عيّ( فهي ســيدةٌ افترشت الهضاب لتكون 

مع الزمّان ذات مكانة وحضور، وبجوارها قرية العراق التي 

ســجّل لها التاريخ بطــولات عظيمة، فقد قدمت الشّــهداء 

ليكونــوا منارًا على طريــق الحريةّ، ومنهــا إلى قرية الطيّبة 

بأســائها القديمة) خنيزيــرا، وخان زينا، وخــان زيرا(، بلد 

الخُطبان) المدرسين في الكتاتيب(. 

وفي لوحات للدّراري الصحراويةّ، يصف القصور التي تنُبئ 

عــن عظمة المــكان والزمّان، فهذه لوحــة لقصر ابن هداية 

الذي يقع على ربوة شــال غربي بلدة محي، وقصر خشــم 

الصــرة، وقصر أبو ركبة بين ثنايا الفــجّ، وقصور العال، وأبو 

الخرق، وقصر بشــر أو قصر أبشير الذي يعود للأنباط غربي 

بلدة القطرانة، وهنا أقف عند مناشدة الكاتب للباحثين إلى 

زيارة هذه الدّراري الحضاريةّ وتوثيقها والكتابة عنها.

 وثمـّـة لوحــة ناطقة لمرايا الخلــود تجلـّـت بالمثول أمام 

العتبــات الجنوبيّة وادي فلقا الذي شــقّ الجبل واســتقرتّ 

بلدة الهاشميّة) الدّويخلة( على كتفه الغربّي، واستقرتّ بلدة 

جبل شيحان/ الكرك



109 أفكار  دراسات ومقالات

الحســينية )رجم الصّخريّ( على كتفه الشّقيّ، ومن منطقة 

العكــوزة تراءت قرية مجــرا، وصرارة، والدّبة، وعين النّزف، 

ومن الــرق تجلتّ خربة عبــدة التي تشُرف عــى العينا، 

وهناك من بعيد يظهر وادي الحسا بمراياه الخالدة.

ولم يفت المؤلفّ جعل المزار الجنوبّي واسطة العقد، فهي 

تقســم المملكة الأردنيةّ الهاشــميّة إلى قســمين، ما شمالها 

الشّــال، وما جنوبهــا الجنوب، هذه البلــدة التي تحتضن 

مراقــد الصّحابــة الذين قــادوا معركة مؤتــة_ زيد وجعفر 

وعبدالله_، بوابة الفتح، وفاتحة المجد العربي خارج الجزيرة 

العربيّة، ومن أفقها الغربّي تلوح فلســطين بشــذاها المبارك، 

وجراحها النّديةّ، وأنفاس شهدائها الزّكيّة.

مــن يذكر الأغــوار الجنوبيّــة، يتبــادر إلى ذهنه أخفض 

منطقــة في العالم، تحتضــن البحر الميت الــذي تحُاذيه من 

الغرب جبال فلســطين، وفيها أجمل المناظــر الطبيعية، إلى 

جانــب الآثار التــي تنُبئ عن الحضارات التــي عَمَرت هذه 

المنطقة، فهناك كهف نبي الله لوط، وطواحين السّكّر وسيق 

ا عندما أطلق عليها اســم  نميرة، فكانــت لوحتها مضيئة حقًّ

)لوحة البصائر الدّريةّ(.

عــرّج المؤلــف في لوحــة )نهــار الطحّّان(، عــى البابور 

)مطاحــن القمح( التي تنتشر في معظم بلدات الكرك، فذكر 

مواقعها، وأسماء مالكيها، وكيفية إدارتها، فوصفها بأنهّا جزءٌ 

من وجداننا الشّــعبيّ لا يغيب مــن الذّاكرة الجمعيّة؛ فهي 

ترتبط بمادّة الحياة التي لا غنى عنها )الطحّين(.

ويجُيد المؤلفّ كشف مكنون البيوت الطيّنيّة وأسرارها في 

لوحة بوح القناطر، فيصف مكونات البيت الطيّني، وطريقة 

بنائــه، وما يتصّل به مــن الخارج من حــوش وحظيرة غنم 

وطابون، هذه البيوت هــي حكايةُ أهلنا الطيّبين مع الحياة 

ومواجهة شظف العيش.

طبُع هذا الكتــاب عام 2025م بدعم من جمعيّة تواصل 

الثقّافيّة التي تبنّت موضوع الــدّارات الثقّافيّة التكّريميّة في 

الأردن.   

قصور بشير/ القطرانة



أفكار110

ء

حميد سعيد

سمير اليوسف 
عيد بنات

مصطفى القرنة
أحمد الصمادي
عاطف عريقات



111 أفكار إبداع

لم أرَ مُنشداً يشدو

وفي حُلمٍُ

رأيت البلبل الحجريَّ
ينفضُ ريشَهُ ويحاولُ الطيرانَ

... يخرُجُ من جدار المعبد الوثنيِّ
غَرَّدَ...

لكنّي سمعتُ صدى بكاءٍ...
حيَن تطُلِقُهُ الحجارةُ في فضاءات القصيدةِ

كلُّ ما فيها يخُاطِبُ أرجوانَ الضوءِ...
يفَتحَُ أبجديتها على الآتي

ليكتبَ في ظلال حروفِها الشعراءُ
أزمنةٌ توالى

... والقصيدةُ في بهاءِ قميصِها الذهبيِّ
تبحثُ عن جديدٍ

كلما انطوت القصيدةُ
كانَ شاعِرهُا...

يعُيدُ إلى الحروفِ رُواءها
تتفتَّحُ الأزهارُ

في ما تفُصِحُ اللغةُ القصيَّةُ عَنْهُ
من معنى...

ومما يفتريهِ الشعرُ في لججِ الكلامِ
حاورتُ آخرَ ما قرأتُ على المياهِ

فما استطعتُ القولَ
كيفَ أقولُ ما في النفسِ

يا وطني...!!
وقد نضبت مياهي

آخيتُ بين الحزنِ والنسيانِ
في المدُنِ التي اغتصبت أناشيدي

فضيَّعَني الطريقُ

وكلما حاولتُ ترويضَ العواصفِ
كي أرى سُفُني...
تعودُ إلى موانئها

استبَدَّ عنادُها عَصفاً
وشبَّ بها حريقٌ

ماذا سأكتبُ؟
بعدَ أن كُسَِت أزاميلي

وهاجرت الحجارةُ
واستعارَ القولُ مُعجَمَ ما تردّد في المنافي

)هـ هـ هـ(

كُنتُ اصطحبتُ البلبلَ الحجريَّ
حيثُ أقمَْتُ

يسبقُني إلى ما كان يخطرُ لي...
ويفَتحَُ لي الطريقَ

إلى ما كنتُ أبحثُ عنه من المعاني.
حيَن فارقَنَي

. وعادَ إلى جدار المعبد الوثنيِّ
لم تعُد القصيدةُ

تقتفي أثرَ الأناشيد التي ضاعت
ولم أرَ مُنشِداً يشدو

وعمَّ الصمتُ
واختارَ المحبونَ الرحيل

)هـ هـ هـ(
ولربما عدنا

... وعاد البلبلُ الحجريُّ
إلى فضاءاتٍ جفتنا...
واستعدنا ما مضى...
مما نسينا من كلام!.

4/11/2025

حميد سعيد*

* شاعر عراقي



أفكار112

البترا؛ نشيدُ الذاكرة الحجريّة

خــورُ ذكرياتِ العصور،  في البــرا، حيثُ تتنفس الصُّ

وتهمــسُ بحكاياتٍ لم تحُكَ بعد، تبــدأ حكاية الحجر 

والظلّ.

افتتاحية

بين صخور الذاكرة، حيث لا يتكلمّ ســوى الصمت، 

ينشــقُّ الجبلُ عن سرهّ، يخُفي في صــدره حكاياتٍ لم 

يجــرؤ أحدٌ على قولها، ويترك للأحجار أن تصوغ لغتها 

الخاصة، لغةً لا تقُرأ إلا بالعروق المرتجفة، ولا تسُــمع 

إلا بــآذانٍ من حنيٍن قديم، حنــنٍ إلى زمنٍ لم يولد فيه 

البشر، لكنَّهم تركوا أثرهم في كل شقٍّ وصخرة.

هنا، تنزل الشــمسُ لتختبــئ في تجاويف الصخور، 

وتصعدُ العتمةُ ســلمًّ من وهجٍ وردي، فتولدُ ألوانٌ لم 

يعرفها الطيف قط، تتســللّ بين الحجر والظلّ، فتلمعُ 

الواجهاتُ كأنَّها تروي قصصًا لا يسمعها سوى من ضاعَ 

في سِــحرِ الحجر، وعادَ منه وهو يحملُ صدى الخلود. 

فيشــعر أنَّ المكان نفســه يتنفس، وكل صخرة تحمل 

نبضًا، وكل شــقٍّ يحمل همسًا، وكل ظلٍّ صدى للزمن 

المندثر خلف الأفق.

هنا، يتكسّ الزمنُ على واجهاتٍ عالية، كأنَّ الماضي لم 

يَضِ، وكأنَّ الحاضر ظلٌّ لصوتٍ لا يتوقف عن الترديد، 

وصوتٌ يحكي عن أولئــك الذين مرّوا ولم يعودوا، عن 

أولئك الذين صاغوا المكان بصمتهم، وتركوه معلقًا بين 

الوجود والغياب.

لا طرقــاتُ الرمل ولا أقدامُ العابرين تســتطيع أن 

تنالَ من هذا السّر، فهو يحرس نفســه بنفسه، ويترك 

لــكلّ من يقترب أن يغرقَ أكثرَ في الحيرة، ليدركَ أنَّ ما 

يقف أمامه ليس مجرد صخر، بل ذاكرةٌ حيّةٌ، وجســدٌ 

يتنفــس منذ الأزل، ويخبئ بــن طياته كل ما لم يقُال، 

ويعلــم أنّ الطريق هنا ليس مجرد عبور، بل رحلة في 

، وكل  عمــق النفس، حيــث يصبح كل صــوتٍ داخليٍّ

نبضةٍ، جزءًا من الحكاية الخالدة التي لا تنتهي.

السيق

ممرٌّ طويل، كشقٍّ مفتوحٍ منذ الخلق،

يحتضن العابرين بين كتفين صخريين شاهقين

يمتصّ خطاهم ويتركها نقشًا على جدرانه

كأنَّ الصخور نفسها تتعلمّ لغة البشر
* كاتب أردني

سمير اليوسف*



113 أفكار إبداع

وتعيد صياغة خطواتهم

 لتصبح جزءًا من ذاكرة المكان

ثم يبعثهم كولادةٍ ثانية بين ظلال الحجر

حيث تصبح الحركة صمتاً، والصمت حركة،

والعابر ليس وحده!

فالممرُ يحمله ويعيد تشكيله في كل ثانية.

الجدران تقترب وتبتعد

تتنفس معه وكأنَّها كائنٌ حيّ

تحتويه، تختــره، وتعلمّه أنّ كل خطــوةٍ تترك أثراً 

أبديًّا

والضوء يتسللّ كحبالٍ رقيقة

يتلوّى بين الشقوق، يرسم خطوطاً لا يمكن لمسها

فتصبح الخطوة صلاةً

والصمت ترتيلةً أقدم من الكتب

وصدى كل نفسٍ يتردّد في الحجر والهواء والفراغ

ليعلمَّ العابرَ أنّ الممر ليس مجرد طريقٍ

، روحٌ خفية، زمنٌ متجمّدٌ في صخرة بل جسدٌ حيٌّ

حيث يصبح العبورُ اختبارًا للروح

ومحنةً لإدراك أنّ كلَّ ما يمرُّ به الإنســانُ محفورٌ في 

ذاكرة الكون!!.



أفكار114

* شاعر ومصمّم غرافيك أردني

أمّي كاتبةُ نصوص

تمدّ أمّي ملابسي على الحبل

قطعةً قطعةً

كأنَّها تنشر الغيوم على سطح البيت

وحين تهبُّ الريح

أجد قلبي يتأرجح على الحبل

مربوطاً بمشبك صغير.

    ***

كنتُ أظنُّ أنَّ أمّي بخيلةٌ

كانت تضع القليل من السكر في أكوابنا 

ملعقة واحدة فقط لكل واحد من إخوتي 

ثم تتذوق الشاي 

لتتأكد من حلاوته

لكنَّها لا تضع شيئاً في فنجانها 

اكتشفتُ لاحقًا 

أنَّها تشرب مرارتنا بدلاً منا.

***

حين ينام إخوتي

تظلّ أمي مستيقظةً

تخيطُ الليلَ بخيطٍ تنسجه من دموعها

كي لا تسقط الكوابيس علينا

وحين يغلبها النومُ

تضعه وسادةً

تحت رأسها 

***

في اليوم الذي لم يكن فيه أبي

كانت أمّي تضع كعك العيد 

على الطاولة.

نضحكُ جميعًا ونأكلُ

لكنَّها تظلّ تنظر إلى الكرسي الفارغ 

وكأنهّ يلتهم قلبها

***

قبل أن أسافر

في منتصف الليل

سمعتها تهمس

لم أفهم كلماتها

حتى أدركت أنَّها كانت 

تحيك لي طريقًا أخضر

من الدعاء

***

أمّي لم تكن تضمني

لكنَّها مرةً واحدةً 

فعلت ذلك

شعرتُ حينها

أنَّني أتنفّسُ مرتين

مرةًّ بروحي…

ومرةّ بروحها!!.

1-10-2025

عيد بنات*



115 أفكار إبداع

* روائي وقاص أردني

جدّي العزيز

كان جدّي، في نظر الناس، رجلً بســيطاً. يلبس 

الجلباب نفسه كل يوم، ويمشي بخطى واثقة كأنَّها 

حفــرت الأرض من تكرارها. لكنَّــه، في عيني، كان 

رجــاً من زمــن مختلف؛ زمن يؤمــن أنَّ الكرامة 

تسكن الكتب، وأنَّ العلم خلاص لا تراجع فيه. أنا 

حفيده. يتيم منذ زمنٍ لم يكن يعُدّ بالسنوات، بل 

بالأيــام التي كنت أتمنى أن لا أســتيقظ فيها على 

خواء في المائدة، وثوب يخجل من جسدي قبل أن 

يخجلني.

كان جــدّي يحبني على طريقتــه: لا يعانقني، 

ولا يربــت على كتفي، لكنَّه يقــرِّ لي البرتقال في 

الصيف القائظ، كما لو أنَّ لمسة ماء البرتقال تكفي 

لتروي قلباً متعبًا. وكنت، برغم كل شيء، أحبّه حبًّا 

خفيًّا، يشــبه احترامًا عميقًا أكثر من العاطفة. غير 

أنَّ ذلــك الحــب اصطدم بشيءٍ لا مفــر منه. كان 

جــدّي يرى التعليم طوق نجــاة. وكان يرى أنَّني، 

كمســعود ابن القرية، أستحق أن أتعلم، أن أكون 

شــيئاً. ولم أكن أملك ســوى الســكوت كلما ذكر 

مســعودًا، ذاك الطفل الذي له أبٌ حيٌّ يشتري له 

الكتب، ويغسل له الزي المدرسي.

قال لي جدّي ذات صباح:

-"ســنذهب إلى مدرســة الحكومة. هناك الكل 

فقراء مثلك، لا خجل في ذلك."

لم أرد أن أجرحــه، لكنَّه لم يكن يدرك أنَّ الفقر، 

وإن جمع بيننا، لا يسُاوي بيننا. حتى بين الفقراء، 

هناك درجات من الانكســار. وكنتُ بثوبي المرقعّ، 

الدرجة الأخيرة في السلمّ.

دخلتُ الصف، فاستقبلتني العيون قبل الألسن. 

لم يســألني أحد عن اســمي، بل عــن فقري، عن 

ثوبي، عن كــوني لا أنتمي إليهــم. كانت النظرات 

تشبه الصفعات، والضحكات المتخفية كالسكاكين. 

المعلــم عبــد الرحمــن، صديق جــدّي، حاول أن 

يسُــكت ســخرية التلاميذ، لكن عبثاً. كلما صاح، 

ازدادوا ضحــكًا. كأنَّ كلماتــه تزيدهــم لهيباً. ثم، 

فجأةً، لم تكتفِ الضحكات بــأن تبقى في أماكنها. 

اقــرب أحدُ التلاميذ مني، مائلً بجســده، وصوته 

يقطرُ سخريةً:

-"دعنــي ألمس هــذا الثــوب… يبــدو أنَّ له 

حكايات أكثر من الكتب!"

مــدّ يده إلى طــرف ثوبي، وحركّــه كمن يختبر 

خامــة قماش نادر، ثم قلــدني في طريقتي بالمشي، 

بخطــوات مفتعلــة، بطيئة، وكأنَّ جســده مثقل 

بالجوع واليتم.

ارتفعت الضحكات من كل الجهات.

قال أحدهم ساخراً:

"هــذا ليس ثوبـًـا… إنَّه خريطــةٌ ممزقةٌ لفقرٍ 

قديم!"

ثم صاح آخر:

مصطفى القرنة*



أفكار116

"أقسم أنَّه سينقطع لو تنفست!"

امتلأ الصف بالصراخ والضحك، كانوا يتسابقون 

على إذلالي، لا على الدراسة. لم يعُد الأمر مزاحًا، بل 

حفلة إهانة مكشوفة. وكلما تحركت يدٌ إلى ثوبي، 

شعرتُ أنَّ شــيئاً داخلي يتمزقّ. لم أبكِ، لم أصرخ. 

فقــط… غضبت. كان الغضــب في داخلي كقنبلة 

صامتة.

نظرتُ إلى الباب.

الباب لم يكن مخرجًا فقط، كان وعدًا بالنجاة.

قمــت، ومشــيت بهدوء. لم أركــض، لم ألتفت. 

خرجــت. قصدت الســور الخلفي، قفــزت عنه، 

وبدأت أمشي. كنت لا أهرب من التعليم، بل من 

نظــام لا يعرف الرحمة. مــن تربية تعُلمّ الأطفال 

كيف يســحقون من لا يملك، وتســمّي ذلك ذكاءً 

، لا  اجتماعيًّــا. مررتُ في طرقات القرية كأنَّني ظلٌّ

جسد. خطاي كانت خفيفة، لكنها في داخلي كانت 

تصرخ. سمعت "الشنارة"، تلك المجنونة الجميلة، 

تغنّي قرب الشجرة الكبيرة. جلست عندها. كانت 

أغنيتها بلهجة غريبة، لكنَّها بدت لي مفهومةً أكثر 

من كل كتب النحو: "الشمس تلبس النار… وأنت 

بلا ظلّ!"

نظرت إلى الشمس، وتخيلت القمر، وحسدته: 

لا يحتاج لباسًــا ليضيء. عاد جدّي مساءً، ووجدني 

حيــث كنــت. لم يســألني أين كنت، بل ســألني 

بهدوء: "هربت!".

 قلت له، بصوت أقرب إلى التنهيدة: "لم أهرب. 

فقط... رفضت أن أهُان."

جلس إلى جواري، صامتاً، ثم قال:

- "ســآخذك إلى صديقي إســكندر، في مدرســة 

المدينة. محترمة. سيقبلك."

أدركتُ مــا يعنيه ذلــك: أبناء الــذوات، الزي 

الموحّد، سخرية أهدأ، لكنَّها أعمق. تكرار للعذاب، 

في شــكلٍ أكــر أناقة. نظرتُ إليــه، وصوتي بالكاد 

يسُمع:

- "جــدّي، لا أريد أن أكــون اليتيم الفقير الذي 

يقُبَــل شــفقةً. لا أريــد أن أخجل مــن مرآتي كل 

صباح. أريد أن أتعلمّ بطريقتي. في الحقول، تحت 

هذه الشــجرة، من الكتــب القديمة، ومن صوتك 

حين تحكي لي."

قال:

- "لكن المدرسة هي الطريق الوحيد."

أجبته، وعيناي لا تغادران الأغصان:

- "ومــا الفائدةُ من الطريق إذا أضاع الإنســان 

نفسه فيه؟"

صمت، ثم وضع يده على رأسي، ولم يقل شيئاً.

كانت يده خشــنة، لكنَّها دافئــة.. كأنَّها تقول: 

"افعل ما تراه صواباً."

في تلك اللحظة، شــعرتُ أنَّني انتصرت، لا على 

جدّي، بل على الخوف. أدركت أنَّ الهروب أحياناً 

ليس ضعفًا بل اختيارًا شجاعًا. وأنَّ الوقوف خارج 

الصــف، لا يعني الجهل، بل قــد يعني بدء درس 

من نوع آخر. وأنَّني، وإن لم أملك ثوباً جيدًا، فقد 

بدأت أملك فكرة. وأحياناً… الفكرة أهم من ألف 

مدرسة.



117 أفكار إبداع

عتبات

خمســةُ أحذيةٍ جديدة وحذاءٌ واحد قديم...  مدخلٌ 

يوحي بالعراقة وروائحِ البخورِ المحشــوِّ في زوايا الغرفة، 

سريرٌ يحتلُّ زاويةَ الغرفةِ البعيدةِ، فراشٌ أرضيٌّ متواضعٌ، 

كوبُ شــايٍ على طاولةٍ بلاستيكية لم يُسّ، سلَّةُ مهملاتٍ، 

مليئة بالمناديل البيضاء المســتعملةِ، أصواتٌ هنا وهناك، 

همــسٌ في زاويةٍ، وكلامٌ مرتفــعٌ في زاويةٍ أخرى، والسريرُ 

صامتٌ مثل صاحبِهِ  .

أربعــةُ أحذيةٍ جديــدةٍ، وحذاءٌ واحــدٌ قديمٌ، مدخلٌ 

يوحــي بالغرابةِ، بردٌ ما يتســلَّلُ هُنا وهناكَ خلســةً بين 

الحاضرينَ، همساتٌ هنا وهناك، ضحكاتٌ مصطنعةٌ كُلَّ 

حــنٍ، السريرُ صامتٌ، مثل صاحبــهِ تمامًا، يتنفس ببطءٍ 

شديدٍ.. علبةٌ معدنيّةٌ فيها بعض الحلوى تكاد تنتهي.

حــذاءان جديدان عنــد العتبةِ وحــذاءٌ واحدٌ قديم، 

وجعان صامتان ينظران في شاشتين زرقاوتين، يتجهمان في 

تفاصيلَ تافهــةٍ دونَ معنى، السرير صامتٌ مثلَ صاحبِه 

ــعال، وجهان يبتسمان  يتنفّسُ نفسًــا ثقيلً مشوباً بالسُّ

لبعضهِما البعض، وينظران إلى السريرِ..

حــذاءٌ واحدٌ جديــدٌ، يتعاقب كل حــنٍ بنوعٍ جديد، 

ا...  صامت  حــذاءٌ قديمٌ واحــدٌ...  السريرُ صامتٌ جــدًّ

يحتشي بضجيج الكونِ، وعيونٌ تنظر إلى السقف طويلً، 

بحِ وينســلُّ هارباً  ــلُ الضــوءَ كيف يدخلُ مــع الصُّ تتأمَّ

مساءً، الأصواتُ ليست مفهومةً أبدًا، بيَن مُتكلِّم وقطعةٍ 

إلكترونيَّــةٍ تصُدر أصواتاً غريبة،... تبدو كهاتف محمول، 

ويبدو صاحبها مُبرمجًا على وقت الذهاب والإياب.

حــذاءٌ قديمٌ... واحدٌ فقط... حــذاءٌ مُصابٌ بالعطبِ، 

قاءِ،  نين، تعَبَ العُمرِ، وروائحَ العَرقَ والشَّ يحمل ترابَ السِّ

واحــدٌ فقط..  مصابٌ بتخمةٍ مــن الذِّكريات والطرقات، 

والأطفــالِ، مُصاب بوجــعٍ ثقيلٍ، ممتد عــى مدى عمرٍ 

حكِ والبكاءِ، يحملُ أثرَاً لإصبعين رقيقين كانا  منهــكٍ بالضَّ

يحملانه عن العتبة كلّ صباحٍ....ومساء. 

عتبةٌ فارغةٌ مــن حذائها القديم... الكثيُر من الأحذيةِ 

خبِ، النِّســوة باكياتٌ، الذكور  الجديدةِ...  الكثيُر من الصَّ

يبالغون في حزنهم الواهي، النَّدمُ يجلسُ في زاوية صغيرة 

عــى مقربةٍ من العتبــةِ، يبحث عن السريــرِ الصامت، 

يبحث عن صاحبه، عن الحذاء القديم..!

عتبةٌ فارغة... بابٌ مغلق،...ندمٌ ما يحوم حول الشجر 

اب اللاجئ للعتبة المغلقــة، ما زال البخور  الذابــل، والتُّ

يحمــي رائحته كشــبحٍ يقيم في الزمن والمــكان دون أنْ 

يغُادر، لا شيء قديم هناك، لا حذاء، لا سرير،  لا ذاكرة.
* قاص أردني

أحمد الصمادي*



أفكار118

ساعةُ المطبخ

لقد أبــروه قادمًــا نحوهم مــن بعيد، فهــو مثيٌر 

للانتباه، لقد كان له وجهٌ عجوزٌ طاعنٌ في الســن، ولكن 

مشيته تشي بأنَّه لم يبلغ العشرين إلا للتو، جلس بوجهه 

العجــوز إلى جانبهم على المقعد، وأراهــم بعد ذلك ما 

الذي كان يحمله بيده.

"لقد كانت هذه ســاعة مطبخنا" قال ذلك ونظر إلى 

أولئك الذين يجلسون في الشمس على المقعد الواحد تلو 

الآخر،"نعــم لقد وجدتها للتو، وهــي كل ما بقي"، كان 

ممسكًا بساعة مطبخ مستديرة كأنَّها صحن، نقر بإصبعه 

على الأرقام المطلية بالأزرق، "لم تعُد تســاوي شيئاً" قال 

معتذرًا: "وأنا أعلم ذلك أيضًا، وأعلم أنَّها ليســت جميلةً 

عــى نحو غير عادي فما هي إلا صحن قد طلُي بالأبيض، 

ا العقارب  ولكنَّي أجد أنَّ الأرقــام الزرقاء تبدو رائعةً، أمَّ

فليست بالطبع إلا من الصاج، هي كذلك لم تعُد تعمل، 

كلا، إنَّهــا معطلة في الداخل، وهــذا شيء مؤكّد، ولكنَّها 

تبــدو كما كانت عليه دائماً في الســابق، وإن كانت الآن 

لا تعمــل".، ومرَّ بطرف إصبعه على حافتها بحذر، وقال 

هامسًا: "وهي كل ما تبقى".

لم ينظر إليه أحدٌ من هؤلاء الجالسين في الشمس على 

قت بعربة  المقعــد، نظر أحدهم إلى حذائــه، والمرأة حدَّ

الأطفال، عندئذ قال أحدهم: "لربما فقدت كل شيء؟".

"نعــم، نعم" قال فرحًا، "تخيــلْ، كل شيء! عدا هذه، 

هي كل ما تبقى"، ورفع الســاعة ثانيةً إلى الأعلى كما لو 

أنّ الآخريــن لم يكونوا قد رأوها من قبل "ولكنَّها لم تعُد 

تعمل" قالت المرأة.

"كلا، كلا، إنَّها لا تعمل، أنا أعرف هذا، ولكن مع ذلك 

فإنَّها تبدو على حالها ســابقًا: بالأزرق والأبيض" وعرض 

عليهم ساعته مرةً أخرى، وتابع قائلاً بانفعال: "والأجمل 

هــو ما لم أخبركم بــه بعد، والأجمل ســيأتي لاحقًا: لقد 

توقفــت في الثانية والنصف، تمامًــا في الثانية والنصف، 

تخيّلــوا ذلــك". "إذن فإنَّ بيتــك قد أصُيــب في الثانية 

والنصف"، قال الرجل وقلبّ شــفته الســفلى إلى الأمام، 

"لقد سمعتُ عن ذلك كثيراً، عندما تهبط القنبلة تتوقف 

الساعات، وذلك ناتجٌ عن الضغط".

تمعن في ساعته وهزَّ رأسه متأملاً: "كلا يا سيدي العزيز 

ـك لعلى خطأ، فلا علاقة للقنابل بذلك، وعليك ألا  كلا، إنّـَ

تتكلــم دائماً عن القنابــل، في الثانية والنصف كان هناك 

شيء آخر أنت لا تعرفه، والمضحك أنَّها توقفت في الثانية 

والنصــف، وليس في الرابعة والربع أو في الســابعة، فأنا 

أصــلُ إلى البيت دائماً في الثانية والنصــف تقريبًا، أعني 

ليلاً، دائماً تقريبًا في الثانية والنصف، وهذا هو المضحك،" 

ثم نظر إلى الآخرين. ولكنَّهم أشاحوا بأبصارهم عنه، ولم 

يجدهم، بعد ذلك أومأ برأسه لساعته، "لقد كنتُ بالطبع 

جائعًا، أليس كذلك؟ وكنت أتجّه من فوري نحو المطبخ، 

قصة: )ڤولفجانج بورشرت(*

ترجمها عن الألمانية: عاطف عريقات**

**قاص ومترجم أردني 



119 أفكار إبداع

كان الوقت تقريبًا الثانيــة والنصف، وبعد ذلك تأتي 

أمّي، كنت أســتطيع فتح الباب بهدوء، ولكنَّها كانت 

تســمعني دائماً، عندما كنت أبحث في المطبخ المظلم 

عــن شيء يــؤكل، ينبعث الضوء فجــأةً، كانت تقف 

هناك بســرتها الصوفية، ملتفة بشالٍ أحمر، وكانت 

حافيــةً، دائمـًـا حافية رغــم أنَّ مطبخنــا كان مبلطاً 

وكانت تضيِّقُ عينيها لأنَّ الضوء كان ســاطعًا، ولأنَّها 

كانت نائمة، فالوقت كان ليلاً". 

"قالــت تأخرت كثيراً، مــرةً أخرى"، ولم تكن تقول 

أكــر من ذلك أبدًا، فقط كانــت تقول "تأخرت كثيراً 

مــرة أخرى". وبعد ذلك كانت تســخّن لي العشــاء، 

وتنظر إليَّ كيــف آكل، كانت تفرك قدميها ببعضهما 

ا، لم تكن ترتدي  البعــض، لأنَّ البــاط كان باردًا جــدًّ

أحذيــةً في الليل أبدًا، كانت تجلس إلى جانبي إلى أن 

أشبع، وكنت أسمعها بعد ذلك تزيح الصحون عندما 

أطفــئ النــور في غرفتــي، كان هذا شــأننا كل ليلة، 

وغالبًا مــا يكون ذلك في الثانيــة والنصف، لقد كان 

ذلك طبيعيًّا أن تعُــدَّ لي طعامي في المطبخ في الثانية 

والنصــف، لقد وجدت أنَّ ذلك طبيعي تمامًا، لقد كانت 

تقوم بذلك دائماً، ولم تكن تقول أكثر من: "تأخرت كثيراً، 

مرةً أخرى". ولكنَّها كانت تردّد ذلك دائماً، وكنت أظن أنَّ 

لا نهاية لذلك، لقد كان ذلك مفهومًا لديَّ تمامًا".

ـم الهدوءُ على المقعد لفترة قصــرة، فقال عندئذ  خيّـَ

"والآن؟" ونظــر إلى الآخرين ولكنَّه لم يجدهم، وهنا قال 

للســاعة ناظراً في وجهها الدائري الأبيض المزرقّ: " الآن، 

أنــا أعلمُ الآن أنَّ تلك كانت الجنّــة، وخيمّ الهدوء التام 

على المقعد، هنا سألت المرأة: "وماذا عن عائلتك؟".

؟ نعم لقد اختفيا،  ابتسم لها مرتبكًا: " آه أتعنين والديَّ

كل شيء قــد اختفى، كل شيء، تصــوّري ذلك، كل شيء 

قد اختفى،" وابتسم مرتبكًا متنقلً ببصره من الواحد إلى 

الآخر، ولكنَّهم لم ينظروا إليه.

لم يفَُهْ بعدها بــيء، لقد كان له وجهٌ عجوزٌ.. الذي 

كان يجلس إلى جانبه، نظر إلى حذائه، ولكنَّه هو نفســه 

لم ينظر إلى حذائه، وظلَّ يفكّر طويلاّ بكلمة الجنّة.

*)ڤولفجانج بورشرت(: )1921-1947( كاتب ألماني من جيل 

ما يُســمّى بأدب الأنقاض الذي يصوّر الأوضــاع في ألمانيا بعد 

الحرب العالمية الثانية. نشر هذه القصة عام 1947  يصوّر فيها 

المجاعة ونقص المواد الغذائية بعد تلك الحرب.  



أفكار120

محمد جميعان *

ثقافة عربية

يتقصّ المؤلف في كتابه هذا بعض أسرار الإبداع 

الروحي التي ما يزال يكتنفها الغموض والالتباس، 

ويستجلي ماهيته ومادته وسيكولوجيته المعقّدة 

بوصفهــا من مكونــات المعرفة الإنســانية، التي 

تحتاج إلى بحث واســتقصاء، لتشــابك مساقات 

المعرفــة المتباينــة، فيقف عــى الفــنِّ ودوره، 

والعوامــل الذاتيــة التي تنهض بدور أســاسي في 

ظهور حوافز الإبداع ودوافعه وسيرورته. 

ويجد القارئ في زوايا مختلفة من هذا الكتاب 

السمات الســيكولوجية والجمالية لذات المبدع، 

ونقاشاً مستفيضاً للأحاســيس الجمالية والإلهام 

والحــدس والذائقــة، وغيرهــا مــن الأفهومات 

الملتبســة والمبهمــة، إلى جانــب حريــة المبدع 

ومنظاره الفني وإيديولوجيته ومنجهه الإبداعي 

وما شابه ذلك. 

واعتمــد المؤلفُ في مقارباته الدرسَ النســقيَّ 

القائــمَ عــى المنهج الجــدلي، لجلاء الســرورة 

الإبداعيــة والمراحل التــي تجتازها مــن بواكير 

التماعــات القصد إلى إفــراغ الحمل وولادة الأثر 

الفنــي، معزّزاً ذلــك بمقاربة بعض الإشــكاليات 

المهمة، فقام بنقل عدد من الدراسات وترجمتها 

إلى العربيــة وتثبيتها في الكتــاب لتكون مرجعاً 

نوافذ ثقافية

أسئلة الإبداع وإشكالاته/ د. حسين جمعة

* كاتب وباحث أردني



121 أفكار ثقافة عربية

هذا الكتابُ بحثٌ رصيٌن في المادة الببليوغرافية 

للوثائــق المحفوظــة في القــر الملــي المصري 

والدوائر الرسمية التابعة له، التي تؤرخ للعلاقات 

التي انتظمــت بين مصر وبلاد الشــام منذ عام 

1810م، ومــا رافقهــا مــن تطــورات اقتصادية 

واجتماعية وسياســية، وبخاصة ما قدّمه رســتم 

من عرضــه المركّز للوثائــق المصرية خلال حكم 

محمد علي باشــا، والتي تهم الشــام، وجعلها في 

متناول اليد.

 ويكشف الكتاب عن أبعاد العمل الموسوعي 

الــذي أنجزه رســتم عــام 1940م، وخصوصاً في 

القدس في المخطوطات المَلكَيّة المصرية/ جوني منصور

للـــدارس والقــارئ الذي يتطلــع إلى مزيد من 

المعلومــات والحفــر في الموضوعــات المطروقة، 

ومن أبرزها أبحاث عالم النفس الروسي الأشــهر 

)ياكوف بونا ماريوف( لمراحل العملية الإبداعية.

ولأنَّ الفلولكلور يمثلّ الركائز الرئيسة المحصنة 

والأعمــدة الصخريــة لأي أمــة تعتــد بثقافتها 

القومية وتاريخها الوطنــي وأصالتها الحضارية، 

وتمســكها بترابها وثوابتها الراســخة في حدودها 

الجغرافية وامتدادهــا التاريخي العميق، تناول 

المؤلف الفلكلور بكل ما فيه من القيم الروحية 

والمادية التي تتجاوز الاستعلاء الطائفي والديني 

، ليؤكّــد أنَّ الإبداع ســرورة وعمليــة دينامية 

متحركة تستوجب إظهار الخفي وتقريب البعيد 

وإيضــاح الملتبس واســتكناه المبهــم، من خلال 

الاشــتباك المعرفي مــع  مدارس نقديــة توظفّ 

الفلســفة وعلم النفس وعلم الجمال والاجتماع 

والمعــارف الفنيــة بــكل تفرعاتهــا واتجاهاتها 

وامتداداتهــا وارتباطهــا بعلــم الأدب، وبخاصة 

البنيويــة ومثيولوجيــة الأدب، والبنيوية والفن، 

للإفادة من المنهجية التي اســتظلَّ بها في رؤيته 

لهذا الموضوع المهم. 



أفكار122

وموضوعيتها،  وشــموليتها  الزمني  تسلســلها 

واتصالها الموضوعي بمصادر فلســطين الأولية 

المتزامنــة أو اللاحقة لفــرة الحكم المصري في 

بــاد الشــام،  وفى مقدمتها ســجلات المحاكم 

الشرعية ودفاتر الأوقــاف والطوابع العثمانية 

فيــا يتعلــق بالقضايا الحساســة كمداولات 

مجلس الشورى في القدس ومراسلاتها الحثيثة 

بــن حكومة دمشــق المحلية المكلفــة بإدارة 

جميع ولايات بلاد الشام وقصر محمد علي باشا 

وحكومته المركزية في القاهرة بشــأن مطالب 

الثري اليهودي، وعضو البرلمان البريطاني السير 

مــوسى منتفيوري لتبليط زقــاق البراق وشراء 

الأراضي، واســتئجار المباني من جانب القناصل 

الأوروبيين في مدينة القدس، والتمرد الشــعبي 

على السلطة الحاكمة عام 1834م وغيرها من 

المدن الساحلية. 

ويضــع المؤلف يده على أهــم حقبة زمنية 

في مسيرة فلسطين التاريخية بعامة وعاصمتها 

القدس بخاصة، وما شهدته من تحولات جذرية 

في جميــع المجــالات، ومن أبرزهــا التحولات 

السياســية، والاقتصاديــة والاجتماعية وأثرها 

في تنحية التطورات الرأســالية التي اجتاحت 

العــالم بفعل تدفق منتجــات الثورة الصناعية 

إلى المنطقــة عبر ميناء يافا، وتحول المدينة من 

اقتصاد الخدمــات القائمة على خدمة الحجاج 

والزوار والأماكن الدينية المقدســة إلى وسيط 

تجاري يعمل بين مناطق الإنتاج في فلســطين 

وشرق الأردن والأســواق الأوروبية والمساهمة 

في حركة الاســتيراد، فكانت القدس أول مدينة 

في بلاد الشام تحظى ببناء طاحونة قمح تعمل 

بطاقة الرياح لتزويد الجيش المصري بالدقيق، 

وما تــزال مشــاهدها الأثرية باديــة للعيان، 

وتعُرف باسم »طواحين الهوى« حتى اليوم.

كــا عمــد المؤلــف إلى التدقيــق في قيود 

وســجلات الأراضي بمــا فيهــا الأوقــاف إيذاناً 

بالإصلاحات الضريبية كإلغــاء ضريبة الغفارة 

التــي تقاضتها )أسرة أبو غــوش( من الحجّاج 

والمسافرين على طريق يافا - القدس، والتشجيع 

على الزراعة وإصلاح الأراضي المعطلة والموات، 

ومحاربة الاحتــكار وفتح الباب على مصراعيه 

أمام حركة الاستيراد والتصدير.

وفي الجانب الســياسي وقــف المؤلف على 

منعرجات الصراع والهيمنة الاســتعمارية، مما 

يكشف للباحثين جوانب مهمة من تاريخ بلاد 

الشــام خلال هذه الفترة، التي كان لتحولاتها 

أثرٌ واضحٌ في مسيرة المنطقة حتى يومنا هذا. 



123 أفكار ثقافة عالمية

قافية
نوافذ ث ثقافة عالمية

هذا الكتابُ رحلةٌ أنثروبولوجية عميقة تكشــف 
عــن بنية الوجود الإنســاني بأسرهــا: المشي. فالمشي 
ممارسة وجودية تعُيد الجسد إلى إيقاعه الطبيعي، 
وتفتــح أمامه منفذاً نحــو الطمأنينة والمصالحة مع 
العالم. فالمؤلف يــرى أنّ الحضارة المعاصرة، فرضت 
على الإنســان فترات جلوس طويــل وارتباط مرضيٍّ 
بالشاشات والآلات، وحوّلت جسد الإنسان إلى شيء 
ينُقَــل بدل أن يكون الجســد هو حامل الإنســان. 
فالمشي وسيلة مقاومة لإحياء الحواس وتأكيد الذات 
وتثبيتها. فالمشي يسمح للجسد بأن يستعيد طبيعته 
الأولى، ويجعل الإنســان يصُغي إلى نفسه من خلال 
حركــة بطيئــة ومنتظمة تمنح الذهن صفــاءً نادراً، 
وبهذا يتصالح الإنسان مع كل ما يحيط به، ويشعر 
بانســياب العالم داخلــه عبر الحواس التي تسُــتفز 

وتستيقظ من سباتها. 
ويحللّ الكتاب التحوّل الكبير الذي أصاب الجسد 
في عصر التقنية، فقد أصبح الجســد سكونياً وثقيلاً، 
ينُقَل من مكان لآخر مــن دون أن يتحمّل مجهوداً 
يذُكــر، بينما كانت وظيفتــه الطبيعية هي الحركة. 
يشــر )لوبروطــون( إلى أنَّ هــذا الســكون لم يعُد 
مشكلة فردية، بل صار شــأناً صحياً عمومياً يقُوِّض 
البنية النفســية والعاطفية للبشر، فكل خطوة هي 
إعلان خفيف عن اســرجاع الإرادة وعن اســتعادة 

علاقة متوازنة بين الجسد والعالم.

فحــن يمشي الإنســان، يتفــكّك ضغــط اليومي 
ويذوب في حركة الجسد المنتظمة، وتستعيد الذات 
حوارهــا الصامت مع نفســها. ويتيح المــي أيضاً 
الخــروج من الانغــاق الاجتماعــي، والانفتاح على 
الطبيعة والآفاق الواسعة التي تمنح الإنسان شعوراً 

مبهجاً بالانتماء إلى الكون. 
والكتــاب أولاً وآخــراً يمثـّـل دعــوة صريحة إلى 
إعــادة التفكير في علاقتنــا بأجســادنا وبالعالم من 
حولنا. إنهّ تأمّلٌ في فعلٍ بسيطٍ يمنح الوجود عمقه، 
ويعيد صياغــة العلاقة بين الذات وفضائها الداخلي 

والخارجي.

الحياة مشيًا على الأقدام/ )دافيد لوبروطون(، 
ترجمة: فريد الزاهي



أفكار 124

مـــــداراتمـــــدارات
 البــوح البــوح



125 أفكار مدارات البوح

في الطفولةِ هناك؛ أنأى بنفسي عن العالم!!
حسام الرشيد*

* روائي وقاص أردني

لتغفروا لي ما سأدلي به في حضرتكم من بوح، لأنَّ أعدكم أنَّ لن أعمد إلى الكلام المنمق، ولن أضفي على 

نفسي هالةً من القداســة، ولن أستعين بشــهادات مبدعين آخرين حتى أبرهن لكم أنَّ أتقن أكثر من لغة، 

ومطّلع على الآداب الغربية التي صقلت موهبتي وأغنت تجربتي.

 لن أقول لكم  إنَّ ولدت فقيراً لا أكاد أسدُّ رمقي، ولا مشردًا ضرب في الآفاق ينام في الكهوف، ولا متلهفًا 

للعلــم في ظلال الفوانيس يقرأ حتى عميــت عيناه، ولا نابغة العصر وفريد الزمان،  الذي نهل من معارف 

الأقدمــن والمحدثين، فوقع عــى أخبار الملِل والنِحل، وســر الأعلام والنبلاء، وطبقــات الأدباء والمتأدبين، 

والموازنات بينهم، فناله منها نصيبٌ.

الروائي والقاص حسام الرشيد



أفكار126

ولكنَّــي أقول لكم إنَّ منــذ طفولتي ضقت ذرعًا 

بالمدرسة، ونفرت من أســاتذتها، وكنت أجيد الفرار 

مــن الحصص، ولكنَّــي كنت ألوذ بأمــن المكتبة في 

المدرســة  الــذي أذكره بنظارته الســوداء الشــبيهة 

بنظارة طه حسين وصلعته العريضة كلسان العجل، 

كنت أجلس بجــواره وهو منكب على كتاب يقرؤه، 

ـه الفتوحــات المكيــة لابــن عربي، وبيــده تلك  لعلّـَ

العدســة الكبيرة التــي يمرُّ بها على الســطور، وكان 

-رحمــه اللــه- عطوفـًـا رؤوفاً، لا 

تــرى في يــده عصــا ولا في وجهه 

دمامــة، كان أمــن المكتبــة هذا 

لا يدعنــي أبرح مجلســه، حتى 

يعــرني كتاباً  للعقّاد أو المازني أو 

جبران أو نجيب محفوظ ، كنت 

أستعير الكتب منه على مضاضة 

حتى  بالبيت،  بقراءتها  وأتظاهر 

لا يصيبنــي من أبي توبيــخٌ، أنَّ 

أهجــر كتبي ودفاتري، فوجدت 

نفــي وقــد انزلقت  مــن حيث لا 

أحتسب، من التظاهر بقراءة الكتب إلى الإدمان على 

قراءتها، فلازمتني هذه العادة حتى يومي هذا.

مع توالي الأيــام صرت قارئاً نهمً، أدوّن على دفتر 

ملاحظاتي الكثير مما أقف عليه في قراءاتي ومشاهداتي 

ومجالساتي، وأعتقد أنَّه سيعود عليَّ بالنفع في يومٍ ما، 

ــا الآن وقد مال العمرُ إلى خطِّ الزوال، ولاحت لي  وأمَّ

أســدافُ النهاية، فلا أقرأ إلا ما أظنَّه جديراً بالقراءة، 

ويحــدث أنَّ أقف بين رفوف مكتبتــي حتى أنتقي 

كتاباً واحــدًا، فقد ولى الزمان الذي كنت أقرأ فيه ما 

هبَّ ودبَّ من كتب.

في مســرتي الكتابية، ســأظلُّ مدينًا بالعرفان بعد 

اللــه عزَّ وجــلَّ ، إلى هؤلاء؛ لوالــديّ اللذين احتملا 

نزقي وطيشي، أمّي التي عكفت 

رغم ضيــق ذات اليد ، على شراء 

القصــص المصــورة لي من مكتبة 

الحسيني  المســجد  بجوار  قديمة 

اشــرى لي  الــذي  وأبي  بعــان، 

ديوان الشــوقيات كهديةٍ في عيد 

ميلادي الحــادي العشر، وما زلتُ 

أحتفظ به في مكان أثير بين رفوف 

مكتبتي.

لأمين  بالعرفــان  مدينًا  ســاظلُّ 

المكتبة في المدرســة، الذي شجّعني 

على اســتعارة الكتب وقراءتها، جــزاه الله عني خير 

الجزاء، وأسكنه أعالي الفراديس. 

ســأظلُّ مدينًا بالعرفان للجامعة الأردنية  التي ما 

إن وطئت قدماي بوابتها بقبابها البيض، حتى شعرت 



127 أفكار مدارات البوح

وإن لم أخلــع نعــي، كأنَّ بالــوادي المقدس طوى، 

فقد التحقت أنا الفتى القادم من القرية، بالدراســة 

فيهــا عــام 1988م، ولهــا الفضلُ الكبــرُ في أن أرى 

العالم من حولي بمنظــارٍ مختلف، 

حقًا كان لجامعتــي الحبيبة التي 

كانت بأساتذتها وطلبتها ومكتبتها 

التي  الرائعــة  وأيامهــا  الباذخــة 

عشــتها فيهــا مترنحًا بــن اليأس 

والرجاء، أنَّها غيّت من نظرتي إلى 

بالكثير  وأمدتني  والعــالم،  نفسي 

مــن التجــارب التــي هذّبتنــي 

وأحسنت تهذيبي، وكانت لي خير 

زاد فيما سيأتي من أيام.

 ســأظلُّ مدينًا بالعرفان لكل 

كتــاب قرأته، ولــكل حماقة ارتكبتهــا، ولكل عجوز 

جالســته، ولكل تجربة قاســية مــررت بها في هذه 

الحياة.

أخــراً، حصيلتي في الإبداع ثلاثة عشر كتاباً، وهي 

خمس روايات، وأربع مجموعات قصصية وديوانان 

شعريان، وكتاب في الأدب الساخر وثلاث مسرحيات، 

راق للبعض ما أكتب فأطنبوا في مدحهم لي، ولم يرقُ 

للبعض ما أكتب، فأطنبــوا في نقدهم الجارح لي، في 

الحالين كنت سعيدًا بهؤلاء وهؤلاء. 

 بعد ثلاثين عامًا من الكتابة، أعترفُ بالفم الملآن أنَّ 

لا أجلس في برجٍ عاجي، ولا أتقن الرقص على الحبال، 

ولا أنتمــي إلى عُصبة، ولا أســتلب المنافع شــاردها 

وواردهــا، أحلم في هــذا العمر 

والجلوس  الطفولة،  إلى  بالعودة 

إلى أمين المكتبــة، بقراءة قصص 

أمّي المصوّرة، بحفظ قصيدة من 

ديوان الشوقيات الذي أهداه لي 

أبي في عيد ميلادي الحادي عشر.

ا وقد اشــتعل الرأس شــيبا   أمَّ

وعزَّ الطالب والمطلوب، فقســت 

الحياة عــيَّ بتقلباتهــا وأهوائها، 

فــا أراني إلا أن أنــأى بنفسي عن 

العــالم،  أقترف جرائمي في الكتابة، خلســةً هــذا 

عن العيون، مستمتعًا بما أكتب، في كل حرف أخطهّ، 

أمارس لعبة الخفاء والتجلّ، بين ما كنت وما سأكون، 

بالكتابــة وحدها نغيّ أنفســنا والعالم من حولنا، ما 

دمنا متمسكين  بأهداب الأمل.

هذا بعضٌ من بوحي، تلوته عليكم بقلب صادق، 

إن كنــت قد أصبت، فهذا مــا أتوخى وأرجو، وإن 

كنت قــد أخطأت وجانبــت الصواب، فأســأل الله 

العفو والمغفرة، إليه المنقلب وهو أحكم الحاكمين.  



أفكار128

اللوحة للفنانة التشكيلية رجاء  المكحل/الأردن




